TRADISI KASAMBU DAN FUNGSINYA
PADA MASYARAKAT MUNA SULAWESI TENGGARA

The Kasambu Tradition and its Function in The Muna Society, South East Sulawesi

Masgaba

Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar
JL. Sultan Alauddin / Tala Salapang Km 7, Makassar 90211
Email: masgabaumar@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 24 Desember 2014. Naskah direvisi tanggal 16 Februari 2015. Naskah disetujui tanggal 22 Mei 2015

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk menggambarkan prosesi pelaksanaan upacara kasambu dan menjelaskan
fungsinya bagi kehidupan masyarakat Muna. Data diambil dari hasil penelitian deskriptif kualitatif
dengan teknik pengumpulan data dengan wawancara, pengamatan, dan studi pustaka. Hasil penelitian
menunjukan, bahwa kasambu merupakan ritual yang dilakukan masyarakat Muna pada usia 7-8
kehamilan pertama seorang perempuan. Pada masa ke kinian ritual ini masih eksis walaupun ada
pergeseran dalam hal penggunaan jasa sando pada saat melahirkan digantikan oleh tenaga medis.
Ritual kasambu dilakukan agar orang tua dan anak dapat terhindar dari malapetaka yang mungkin akan
menimpanya, dan melahirkan dengan selamat. Prosesinya merupakan sinkretisme antara ajaran Islam
yang dianutnya dengan kepercayaan leluhur mereka, dimana Sando merupakan orang yang mengetahui
tata cara upacara dan imam bertindak sebagai pemimpin doa keselamatan.

Kata kunci: kasambu, ritual, fungsi, masyarakat Muna.
Abstract

This article aims to describe the procession of kasambu ceremony and to explain its function for the Muna
society. The data were taken from the results of descriptive qualitative method. Techniques of data collection
were interviews, observations, and library research. The result shows that kasambu is the ritual carried out
by the Muna society for 7-8 first months of woman pregnancy. Nowadays, this ritual still exists although
it has a difference in terms of employing medical services replacing sandos (traditional midwife) service.
The ritual of kasambu is performed; so that the mother and the perspective child can avoid misfortune that
may befall them and it can save in giving birth. The procession is a syncretism between the Islamic teaching
followed and their ancestors’ beliefs, where the sando was the person who knew the procedures for ceremony
and the priest acted as the leader of the salvation prayer.

Keywords : kasambu, ritual, function, Muna society.

PENDAHULUAN

atau karakteristik tradisi ritualitas yang bersifat

unik dan menjadi batas pembeda antara
konsep tentang dunia dan pengalaman kesejarahan.
Masing-masing ~ komunitas  etnik  tersebut
mempunyai pola-pola tradisi ritual yang berbeda
namun mempunyai relevansi hubungan kultural
dari sebuah pengalaman fase sejarah yang sama.

S etiap masyarakat mempunyai berbagai bentuk

Muna salah satu etnik yang mendiami jazirah
Sulawesi Tenggara dan memiliki keberagaman
tradisi budaya sebagai warisan leluhurnya.
Meskipun  masyarakatnya telah  mengalami
serangkaian perubahan yang bersifat parsial
maupun permanen dalam aspek sosial, ekonomi,
politik, dan pendidikan sebagai sebuah konsekuensi
dari fenomena global, tetapi bukan berarti sistem
tradisi tidak lagi menjadi titik tempuh nilai bagi
masyarakat untuk memandang dunia.

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |33



Sejumlah tradisi yang terkait dengan upacara
daur hidup (life cycle) pada masyarakat Muna
hingga kini masih dilakukan oleh masyarakat
pendukungnya, seperti kasambu, kangkilo (sunatan),
katoba, karia, dan sebagainya. Setiap prosesi upacara
yang dilakukan merupakan suatu perpaduan antara
kepercayaan tradisional dengan sistem keyakinan
yang dianut oleh masyarakatnya. Sinkretisme antara
kepercayaan tradisional dengan agama yang dianut
merupakan fenomena tersendiri, sehingga menarik
untuk dijadikan sebagai sebuah tulisan.

Salah satu tradisi yang masih dipelihara,
ditaati dan dipatuhi oleh masyarakat Muna yakni
tradisi kasambu. Tradisi ini hingga sekarang masih
ditaati, dipatuhi dan dilaksanakan oleh sebagaian
masyarakat Muna, meskipun pada masa kekinian
sudah mulai mengalami pergeseran, seperti
penggunaan jasa sando pada saat melahirkan
diganti oleh tenaga medis (bidan atau dokter).
Namun demikian kasambu masih tetap dilakukan
karena merupakan suatu tradisi yang tidak dapat
ditinggalkan. Tradisi ini masih eksis dalam
masyarakat Muna sebagai warisan budaya yang
ditransmisi dari generasi ke generasi. Pelaksanaan
upacara kasambu dimaksudkan agar orang tua
dan anak selamat, serta terhindar dari ancaman
malapetaka yang mungkin akan menimpanya.
Khususnya bagi anak (bayi) yang masih berada
di dalam kandungan dapat lahir dengan selamat.
Sebagaimana yang diungkapkan oleh Thomas E
Odea (dalam Nuraeni, dkk, 2013:139-140), bahwa
ritus berfungsi untuk melindungi individu dari
rasa ragu dan bahaya dengan mengantisipasi
serta mengatasinya secara simbolis, sehingga
menenangkan kecemasan dari situasi bahaya pada
orang-orang tanpa pegangan dan menghindari dari
efek perusak yang dimilikinya.

Tradisi kasambu telah dikenal oleh masyarakat
Muna sejak pra-Islam. Hal tersebut dapat dilihat
pada saat pelaksanaan ritual, prosesinya dipimpin
oleh sando dan imam (moji). Sando lebih berperan
dalam mengatur tata cara dan perlengkapan upacara.
Sedangkan imam berperan sebagai memimpin
dalam pembacaan doa-doa untuk keselamatan bagi
keluarga yang berhajat. Prosesi pelaksanaannya,
bukan hanya si ibu hamil yang menjadi pelaku
utama sebagaimana dalam upacara appassili pada
masyarakat etnis Makassar atau maccera wettang
pada masyarakat etnis Bugis, akan tetapi ayah dan
ibu calon bayi turut pula dimandikan atau disucikan
secara bersama-sama. Hal tersebut merupakan
salah satu perlakuan khusus terhadap kedua orang

tua calon bayi yang berbeda dengan pelaksanaan
upacara yang sama pada daerah atau etnik lainnya.

Kasambu merupakan jenis ritus peralihan
dalam siklus kehidupan manusia. Sebagaimana
yang dikemukakan oleh Van Gennep dalam
bukunya berjudul Les Rites de Passage (dalam
Koentjaraningrat, 2007:75). bahwa dalam tahap-
tahap pertumbuhannya sebagai individu, yaitu sejak
lahir, kemudian masa kanak-kanak, dewasa dan
menikah, menjadi orang tua, hingga meninggal,
manusia mengalami perubahan-perubahan
biologi serta perubahan dalam lingkungan sosial
budayanya yang dapat memengaruhi jiwanya
dan menimbulkan krisis mental. Oleh karena itu,
dalam lingkaran hidupnya manusia memerlukan
“regenerasi” semangat kehidupan sosial.

Selamatan (slametan) atau upacara
merupakan upaya manusia untuk mencari
keselamatan, ketentraman. Selamatan merupakan
upacara keagamaan paling umum di dunia, pesta
komunal. Selamatan melambangkan kesatuan
mistik dan sosial dari mereka yang ikut serta di
dalamnya. Dalam pelaksanaan selamatan hadir
keluarga, kerabat, tetangga, bahkan arwah nenek
moyang yang sudah mati serta dewa-dewa.
Semuanya duduk bersama, terikat dalam suatu
kelompok sosial tertentu yang berikrar untuk
saling tolong menolong dan bekerjasama (Geertz,
2013:3). Apa yang digambarkan oleh Geertz dalam
penelitiannya pada masyarakat beretnis Jawa
yang berkaitan dengan selamatan, hampir sama
dengan tradisi kasambu pada masyarakat Muna. Di
mana pelaksanaan kasambu terdapat pula tradisi
tolong-menolong (pokadulu atau samaturu), balas-
membealas (pabolosi).

Adapun yang menjadi fokus dalam tulisan
ini adalah bagaimana prosesi pelaksanaan
upacara kasambu, dan fungsinya bagi kehidupan
sosial budaya masyarakat Muna? Sehubungan
dengan itu tujuan penulisan ini diarahkan
untuk  mendeskripsikan prosesi pelaksanaan
upacara kasambu, dan menganalisis fungsinya
bagi kehidupan masyarakat Muna. Tulisan ini
diharapkan dapat bermanfaat dalam kegiatan
ilmiah maupun praktis. Dalam kegiatan ilmiah
diharapkan dapat memberi kontribusi ilmiah dalam
rangka pengembangan ilmu pengetahuan tentang
budaya lokal masyarakat suku Muna di Sulawesi
Tenggara. Sedangkan manfaat dalam kegiatan
praktis, diharapkan dapat menjadi bahan masukan
bagi pengambil kebijakan dalam rangka pelestarian

34 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



dan pengembangan kebudayaan Indonesia.

Berkaitan dengan tradisi pelaksanaan
upacara, maka dikemukakan beberapa teori-teori
yang terkaitan dengan objek pembahasan. Suatu
kebudayaan dapat dirumuskan sebagai seperangkat
kepercayaan, nilai-nilai dan cara berlaku (kebiasaan)
yang dipelajari dan pada umumnya dimiliki bersama
oleh para warga dari suatu masyarakat (Thromi,
2006:22). Menurut J.J. Honigmann dalam bukunya
The World of Man (dalam Koentjaraningrat,
2009:150). bahwa kebudayaan itu ada tiga wujudnya,
yaitu: (1) wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks
dari ide, gagasan, nilai, norma, peraturan dan
sebagainya. (2) wujud kebudayaan sebagai suatu
kompleks aktivitas serta tindakan berpola dari
manusia dalam masyarakat. (3) wujud kebudayaan
sebagai benda-benda hasil karya manuisa.

Manusia adalah makhluk sosial yang
tidak bisa hidup sendiri, apa pun kapasitas dan
kemampuannya. Karena itu manusia akan selalu
hidup bersama dan bersesama dalam berbagai
aspek. Dalam setiap masyarakat, baik yang kompleks
maupun yang sederhana ada sejumlah nilai budaya
satu dengan yang lainnya berkaitan hingga menjadi
suatu sistem. Sistem itu sebagai pedoman dari
konsep-konsep ideal dalam kebudayaan yang
memberi motivasi kuat terhadap arah kehidupan
warga masyarakatnya.

Defenisi  konsep  tentang kebudayaan
yang diajukan oleh Geertz (dalam Daeng, 2008:
v-vi), menunjuk kepada sistem simbol yang
berfungsi untuk mengarahkan tingkah laku.
Dalam pengertian di mana individu-individu
mendefinisikan dunianya, menyatakan perasaannya
dan memberikan penilaian-penilaiannya;
suatu pola makna yang ditransmisikan secara
historik diwujudkan di dalam bentuk-bentuk
simbolik melalui sarana dimana orang-orang
mengkomunikasikan, = mengabadikannya, dan
mengembangkan pengetahuan dan sikap-sikapnya
ke arah kehidupan; suatu kumpulan peralatan
simbolik untuk mengatur perilaku, sumber
informasi yang ekstrasomatik”. Karena kebudayaan
merupakan suatu sistem simbolik, maka proses
budaya haruslah dibaca, diterjemahkan, dan
diinterpretasikan. Bentuk-bentuk simbol dianggap
sebagai media penyimpanan makna, dan melalui
simbol ini pula bisa dipahami “budaya” sekelompok
orang. Budaya lebih menunjuk kepada pemahaman
sekelompok orang terhadap hidupnya sebagai
budaya generik yang merupakan blue print bagi
tingkah laku.

Herskovits dan  Malinowski (dalam
Muyjianto, dkk, 2010:2) menyebut kebudayaan
dengan istilah cultural  determinism, bahwa
segala sesuatu yang terdapat dalam masyarakat
ditentukan oleh kebudayaan yang dimiliki oleh
masyarakat itu sendiri. Selanjutnya Herskovits
menyebut kebudayaan sebagai superorganik, yaitu
kebudayaan sebagai sesuatu yang turun temurun
dari satu generasi ke generasi yang lain. Secara
umum Sedyawati (2007:160-163) mengatakan
bahwa kebudayaan dapat dibedakan menjadi yang
bersifat fisik (tangible) dan nonfisik (intangible).
Warisan budaya yang tangible yaitu yang dapat
disentuh, berupa benda konkret, umumnya berupa
benda yang merupakan hasil buatan manusia,
dan dibuat untuk memenuhi kebutuhan tertentu,
misalnya: candi, mesjid, gereja, pura, istana, rumah
adat, alat-alat pertanian dan sebagainya. Sedangkan
kebudayaan yang bersifat nonfisik (intangible)
artinya yang tidak dapat diraba atau dipegang,
dapat digolongkan pula ke dalam yang abstrak
yang berada dalam alam pikiran manusia, misalnya
tradisi, kepercayaan, kesenian, tari, sastra (lisan atau
tertulis, prosa/puisi), musik, permainan dan olah
raga tradisional, tata upacara, teknologi, dan ilmu
pengetahuan.

Sistem nilai budaya merupakan bagian dari
adat-istiadat dan wujud ideal dari kebudayaan,
sistem nilai budaya seolah-olah berada di luar
dan di atas diri para individu yang menjadi warga
masyarakat yang bersangkutan. Sistem nilai budaya
terdiri atas konsepsi-konsepsi yang hidup dalam
alam pikiran sebagian besar warga masyarakat
mengenai hal-hal yang mereka anggap amat
bernilai dalam hidup (Koentjaraningrat, 2008:6).
Selanjutnya C. Kluckhon dan Florence Kluckhon
(dalam Koentjaraningrat, 2010:77), bahwa dalam
rangka sistem budaya dari tiap kebudayaan ada
serangkaian konsep-konsep yang abstrak dan luas
ruang lingkupnya yang hidup dalam alam pikiran
dari sebagian besar warga masyarakat yang dianggap
penting dan bernilai dalam hidupnya. Sistem nilai
budaya berfungsi sebagai suatu pedoman orientasi
bagi segala tindakan manusia dalam hidupnya.

Sebagai konsepsi nilai adalah abstrak, sesuatu
yang dibangun dan berada di dalam pikiran atau
budi, tidak dapat diraba dan dilihat secara langsung
dengan pancaindera. Nilai hanya dapat disimpulkan
dan ditafsirkan dari ucapan, perbuatan, dan materi
yang dibuat manusia. Ucapan, perbuatan, dan materi
adalah manifestasi dari nilai. Nilai yang terkandung
dalam suatu ucapan atau suatu perbuatan, perilaku

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |35



dapat diketahui dengan melakukan penafsiran
(interpretasi), dan penarikan kesimpulan (inferensi).
Sebuah nilai adalah sebuah konsepsi, eksplisit
atau implisit yang khas milik seseorang individu
atau suatu kelompok tentang yang seharusnya
diinginkan yang memengaruhi pilihan yang tersedia
dari bentuk-bentuk, cara-cara, dan tujuan-tujuan
tindakan (Marzali, 2005:115).

METODE PENELITIAN

Tulisan ini merupakan hasil penelitian dengan
menggunakan pendekatan  kualitatif deskriptif.
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi
pustaka, wawancara, dan observasi. Dalam proses
wawancara informan dipilih berdasarkan umur, dan
pengetahuan yang dimiliki. Informan yang berusia
lanjut dipilih atas dasar pertimbangan bahwa
mereka memiliki pengalaman dan pengetahuan
tentang fokus penelitian. Selain itu pula informan
yang berusia muda dengan pertimbangan untuk
mengetahui pendapat mereka tentang tradisi
kasambu pada masa kekinian. Sando, imam, dan
budayawan, dipilih dengan pertimbangan bahwa
mereka mengetahui seluk beluk tentang kasambu.

Adapun yang diobservasi pada saat penelitian
berlangsung antara lain: prosesi pelaksanaan
upacara kasambu, pihak-pihak yang terlibat, tempat
pelaksanaan upacara, benda-benda atau peralatan
upacara, dan sebagainya.

Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Duruka
Kabupaten Muna Provinsi Sulawesi Tenggara.
Dipilihnya lokasi tersebut karena didasarkan atas
pertimbangan bahwa, umumnya masyarakat di
wilayah tersebut masih melakukan tradisi kasambu,
dan mempunyai keunikan tersendiri. Disamping itu,
akses ke lokasi tersebut mudah dijangkau sehingga
turut memperlancar prosesi penelitian.

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Wilayah Penelitian
Kecamatan Duruka' merupakan salah

satu kecamatan dari 33 kecamatan yang ada di
Kabupaten Muna. Wapunto merupakan ibu kota
kecamatan, pemekaran dari Kecamatan Katobu.
Kecamatan Duruka yang berjarak sekira 8 (delapan)
kilometer dari Pelabuhan Nusantara Raha (ibu
kota Kabupaten Muna), dapat dijangkau dengan
menggunakan angkutan umum beroda empat (oto
maengkuno) atau beroda dua (mentoro pisi).
Berdasarkan data yang tercatat di dalam

1 Kata Duruka merupakan istilah bahasa Muna yang
berarti “hulu tombak” (wawancara dengan La Rimuni, 2014).

Kecamatan Duruka Dalam Angka (2013:1-5), bahwa
secara administratif Kecamatan Duruka memiliki
batas-batas wilayah: sebelah Utara berbatasan
dengan Kecamatan Katobu; sebelah Selatan
berbatasan dengan Kecamatan Lohia; sebelah
timur berbatasan dengan Selat Buton; sebelah
barat berbatasan dengan Kecamatan Kontunaga.
Wilayah ini terdiri atas 7 (tujuh) desa/kelurahan,
yaitu: Banggai, Lasunapa, Ghonsume, Wapunto,
Gonebalano, Lagasa, Palangga. Luas wilayahnya
sebesar 11,52 km? atau sekitar 0,24% dari luas
daratan Kabupaten Muna. Desa Banggai adalah desa
yang terluas wilayahnya sekitar 2,65 km? atau 23%
dari luas wilayah Kecamatan Duruka. Sedangkan
wilayah yang terkecil adalah Kelurahan Pallangga
dan Desa Gonebalano masing-masing seluas 1,00
km? atau sekitar 8,68% dari luas Kecamatan Duruka.

Penduduknya umumnya adalah penduduk asli
Suku Muna. Jumlah penduduk Kecamatan Duruka
padaawal tahun 2014 sebesar 11.631 jiwa atau sekitar
4,17% dari jumlah penduduk Kabupaten Muna. Dari
jumlah penduduk tersebut terdiri atas 5.657 jiwa
penduduk berjenis kelamin laki-laki, dan 5.974 jiwa
berjenis kelamin perempuan. Jumlah rumah tangga
2.571, dengan demikian rata-rata jiwa tiap rumah
tangga sekitar 4.52 orang. Kepadatan penduduk
1.010 jiwa/km? Kelurahan Wapunto merupakan
yang terpadat penduduknya. Hal tersebut dapat
dilihat dari luas wilayah yang dimiliki seluas 1.56
km?, dihuni sekitar 2.018 jiwa penduduk, kepadatan
penduduk sekitar 1293,59 jiwa/km® (Kecamatan
Duruka dalam Angka, 2013:12).

Prosesi Kasambu
Nama dan Latar Belakang Upacara

Dalam  tradisi masyarakat Muna, jika
kehamilan pertama bagi seorang perempuan yang
telah menikah, selalu diadakan upacara kasambu.
Sebagaimana dalam ungkapan yang berbunyi
mahengga seghonu ghunteli, artinya, sekalipun
hanya telur satu biji asalkan kasambu dilaksanakan.
Kasambu merupakan tradisi yang telah mengakar
dalam kehidupan masyarakat Muna. Menurut
kepercayaan merekabahwa setiap fase yangberkaitan
dengan siklus kehidupan setiap individu merupakan
sesuatu hal yang penting untuk dilakukan ritual
untuk memperoleh keselamatan dan kebahagiaan.
Kasambu merupakan upacara peralihan dalam
siklus kehidupan masyarakat Muna. Sebagaimana
yang dikemukakan oleh Arnold Van Gennep (dalam
Daeng, 2008:145), bahwa dalam setiap masyarakat,
kehidupan sosial secara berulang dengan interval

36 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



tertentu memerlukan regenerasi. Setiap perubahan
dalam pertumbuhannya, dapat terjadi krisis-krisis
mental yang berpengaruh terhadap jiwa seseorang.
Untuk itu diperlukan upacara penunjang siklus
hidup seseorang.

Secara etimologi kata kasambu (Bahasa
Muna) berasal dari kata sambu yang berarti suap,
mendapat afiks ka yang membentuk kata kerja.
Dengan demikian, kata kasambu berarti melakukan
kegiatan menyuapi atau memberi makan. Dalam hal
ini memberi makan (menyuapi) kepada pasangan
suami istri pada kehamilan pertama. Pada upacara
kasambu, sando sebagai pemimpin upacara,
merupakan orang pertama yang memulai menyuapi
pasangan yang nesambu. Kemudian dilanjutkan
oleh kedua orang tua, nenek, bibi, dan saudara dari
masing-masing pasangan yang nesambu.

Upacara kasambu mulai dikenal masyarakat
Muna sebelum masuknya ajaran Islam di Wilayah
Muna. Setelah Islam masuk di wilayah tersebut
sejak 1527 (pada masa pemerintahan Raja VI
Sugi Manuru) kasambu tetap dilaksanakan
oleh masyarakat, namun pelaksanaannya sudah
dipadukan dengan ajaran Islam. Sebagaimana
falsafah yang telah dikemukakan oleh Sugi Manuru
yang berbunyi “nohansuru-hansuruana baja somano
kono hansuru liwu; nohansuru-hansuruana liwu
somano kono hansuru ajati” (artinya: biar hancur
badan asal jangan hancur negeri; biar hancur negeri
asal jangan hancur adat). Adat tetap berjalan dan
bahkan menjadi peraturan tertinggi yang harus
dijunjung. Kemudian pada masa pemerintahan
La Ode Abdul Rahman (Sangia Latugho) yang
memerintah tahun 1620-1665, falsafah tersebut
ditambahkan, nohansu-hansurumo ajati sumono
konohansuru agama (artinya: biar hancur adat asal
agama jangan hancur). Dari falsafah tersebut bahwa
yang menjadi pedoman bagi masyarakat yang paling
tinggi adalah agama (Supriyanto, dkk, 2009:133).

Maksud dan Tujuan Upacara

Upacara kasambu termasuk upacara peralihan
setiap individu dalam lingkaran kehidupannya
(life cycle rites). Menurut Van Gennep (dalam
Koentjaraningrat, 2007:74), bahwa ritus dan
upacara religi secara universal pada azasnya
berfungsi sebagai aktivitas untuk menimbulkan
kembali semangat kehidupan sosial antarwarga
masyarakat. Kehidupan sosial tiap masyarakat
secara berulang dengan interval waktu tertentu,
memerlukan “regenerasi’ semangat kehidupan

sosial masyarakat. Menurutnya di saat-saat tertentu
semangat kehidupan sosial menurun, akibatnya
akan menimbulkan kelesuan dalam masyarakat.

Di kebudayaan manapun manusia di dalam
kehidupannya selalu terdapat saat yang penting.
Apabila tiba saat meninggalkan satu  tingkat
dan memasuki tingkat kehidupan lain yang
berada pada suasana yang berbahaya. Upaya
untuk menolak bahaya itu manusia menciptakan
usaha penyelamatan diri dengan mengadakan
berbagai upacara. Upacara yang dilakukan, baik
secara individual maupun kolektif adalah untuk
berkomunikasi dan mengembangkan hubungan
baik dengan para kekuatan gaib, hantu, setan, roh,
dan sebagainya. Upacara tersebut dinamakan crisis
rites atau rites de passage (upacara peralihan).
Upacara-upacara tersebut berfungsi sebagai sarana
pengumuman kepada khalayak ramai tentang
tingkatan kehidupan yang telah dicapai seseorang
(Koentjaraningrat, 1985:49).

Upacara kasambu pada masyarakat Muna
dilaksanakan dalam suasana gembira dan keramat.
Keluarga dari kedua pasangan calon ibu dan ayah,
termasuk tetangga, ikut berpartisipasi, sekaligus
memberikan doa keselamatan, memeriahkan
upacara kasambu untuk mendorong rasa solidaritas
di antara mereka. Upacara kasambu merupakan
ritual individu atau keluarga yang bertujuan agar
pasangan nesambu (orang yang dikasambu) dan
bayi dalam kandungan dapat hidup bahagia dan
selalu dalam lindungan Allah swt. Adapun maksud
pelaksanaan kasambu dengan serangkaian prosesi
agar bayi dapat lahir dengan selamat, lancar, dan
kelak akan menjadi anak yang berbakti kepada
orang tua. Selain itu, juga diharapkan agar ibu calon
bayi tidak mengalami kesulitan sejak mengandung
sampai melahirkan dengan selamat.

Waktu dan Tempat Pelaksanaan Upacara

Pada banyak kelompok etnik, dikenal adanya
waktu atau jangka waktu tertentu yang dilihat dan
dianggap sebagai suci atau sakral. Tempus sacrum
atau waktu sakral dikatakan demikian karena
orang yakin bahwa, dahulu pada waktu semacam
itu telah terjadi peristiwa atau yang membawa
keberuntungan atau kebahagiaan yang dinikmati
oleh seluruh anggota kelompok etnik (Daeng,
2008:198). Pada pelaksanaan upacara kasambu juga
terdapat waktu-waktu tertentu yang dianggap baik.
Namun untuk menentukan waktu atau hari yang
baik tersebut, biasanya harus dilakukan dengan

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |37



kesepakatan keluarga yang berhajat dengan petunjuk
sando dan iman. Salah seorang dari pihak keluarga
calon bayi menghubungi sando (kabise sandono)
dan imam untuk meminta petunjuk mengenai hari
yang dianggap baik untuk melaksanakan kasambu.
Sekaligus meminta kesediaan kepada kedua orang
tersebut untuk memimpin pelaksanaan upacara
kasambu.

Tempat pelaksanaan upacara kasambu juga
ditentukan berdasarkan kesepakatan keluarga dari
pasangan yang nesambu (orang yang dikasambu).
Umumnya pasangan yang baru berkeluarga
dan belum memiliki rumah sendiri, sehingga
pelaksanaannya dilakukan di rumah keluarga pihak
perempuan. Untuk prosesi siraman (dokadiuda)
diadakan di luar rumah depan pintu dapur dan
prosesi kasambu (saling menyuapi) diadakan di
dalam rumah. Dipilihnya tempat siraman di depan
pintu dapur rumah dimaksudkan sebagai simbol
kemakmuran, dapur sebagai sumber makanan.
Namun dengan perkembangan zaman, pada saat
kekinian tempat prosesi siraman telah mengalami
perubahan. Sebagian warga masyarakat Muna yang
memiliki kamar mandi yang luas, memilih tempat
tersebut sebagai tempat melaksanakan prosesi
siraman (dokadiuda).

Penyelenggara Upacara

Penyelenggara upacara kasambu adalah
seluruh kerabat dekat dari pasangan yang nesambu,
baik dari pihak perempuan maupun laki-laki.
Dalam pelaksanaannya yang bertindak sebagai
pemimpin upacara (fosambuno) adalah sando dan
imam. Sando bertugas memimpin jalannya upacara
yang berkaitan dengan seluk beluk dan peralatan
upacara, sedangkan imam, adalah orang yang
dianggap memiliki pengetahuan yang berkenaan
dengan doa-doa. Dialah yang memimpin prosesi
siraman (dokadiuda) yang diawali dengan doa-doa
untuk keselamatan calon ibu dan bayi yang ada di
dalam kandungannya. Pasangan calon orang tua
bayi adalah orang yang melaksanakan upacara
kasambu. Selain itu, terdapat dua orang pendamping
(laki-laki dan perempuan) yang disebut dokundedo
bertugas keramas orang yang nesambu. Peserta
yang turut hadir pada upacara terdiri atas keluarga,
kerabat terdekat khususnya kaum perempuan yang
sudah dewasa, dan umumnya berjenis kelamin
perempuan. Selain itu, beberapa orang yang sengaja
diundang, seperti imam dan beberapa pengurus
masjid untuk membacakan kitab al-barazanji dan
doa-doa (zikir).

Persiapan dan Perlengkapan Upacara

Setiap ritual yang akan diselenggarakan
baik secara individu ataupun kelompok, terdapat
beberapa ketentuan yang perlu mendapat perhatian.
Sebelum pelaksanaan upacara kasambu, pihak
keluarga terlebih dahulu mempersiapkan segala
sesuatunya yang akan digunakan. Adapun yang
harus dipersiapkan adalah kebutuhan pokok berupa
bahan haroa, seperti ketupat (katopa), ayam, telur,
dan gula merah. Sedangkan kebutuhan untuk
siraman (dokadiuda) dipersiapkanlesung (katumbu),
sarung (bheta), air dua cerek (deferebuanda oe ra
sere), mayang kelapa  (boru/bale kalapa) kelapa,
dan daun nangka atau daun kombau. Apabila
tempat pelaksanaan siraman dilakukan di kamar
mandi, maka yang harus dipersiapkan adalah dua
buah kursi sebagai tempat duduk nesambu (orang
yang dikasambu), dan daun pisang sebagai alas kaki.
Untuk prosesi kasambu (disuap) perlengkapan yang
harus dipersiapkan berupa sarung (bheta), bantal,
kain putih (kai kapute), tikar (ponda), serta parang
yang akan digunakan pada saat kasungki* (cungkil).
Demikian pula untuk perlengkapan pembacaan doa
dipersiapkan seperangkat alat pedupaan. Sebagai
persiapan akhir (sehari menjelang pelaksanaan
upacara), pihak keluarga yang menyelenggarakan
upacara, mulai memasak berbagai jenis makanan,
seperti: ketupat, ayam, aneka jenis kue, dan air
gula. Jenis-jenis makanan tersebut nantinya akan
ditata dalam baki (haroa) sebelum disuguhkan ke
nesambu dan peserta upacara yang hadir.

Jalannya Upacara Kasambu

Pada hari yang telah ditentukan, pasangan
suami istri yang akan dikasambu duduk di atas
lesung (katumbu) yang telah dipersiapkan dengan
memakai sarung (bheta) sebatas dada (kabonto)
tanpa memakai baju. Sarung yang dipakai itu, di
dalamnya dilapisi kain berwarnah putih (kae kapute)
sebagai simbol kesucian dan bersih. Hal itu juga
dimaksudkan agar jabang bayi di dalam kandungan
dapat lahir dengan selamat tanpa cacat.

Saat pasangan calon orang tua bayi duduk
di atas lesung (katumbu), petugas keramas
(dokundedo) mulai mengerjakan tugasnya masing-
masing dipandu oleh sando. Dokundedo moghanehi
(pendamping laki-laki) bertugas keramas calon

2 Prosesi yang dilakukan sebagai tanda bahwa upacara
kasambu  selesai, dimana sando mencungkil dengan
menggunakan ujung parang pada salah satu sudut bantal yang
diduduki oleh nesambu. Setelah kasungki, pasangan nesambu
diperbolehkan berdiri dari tempat duduknya.

38 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



ayah si jabang bayi dan dokundedo robhinehi
(pendamping perempuan) bertugas keramas calon
ibu. Bahan yang digunakan untuk keramas terbuat
dari santan kelapa. Setelah pasangan calon orang tua
bayi tersebut dokadiuda dosuawida (dikeramas dan
disisir), maka dilanjutkan dengan prosesi siraman
(dokadiuda).

Gambar 1. Prosesi siraman (dokadiuda)

g

Sumber: Dokumentasi keluarga Hikmah.

Dalam prosesi siraman (dokadiuda) tersebut
air yang akan diguanakan untuk memandikan atau
menyiramkan kepada kedua pasangan suami isteri,
terlebih dahulu diberi bacaan doa oleh imam. Jika
pembacaan doa tersebut selesai, maka mulailah
dilakukan siraman oleh imam dibantu sando yang
bertugas memegang seikat mayang kelapa (bale
kalapa) dan daun nangka sebagai luncuran air.
Pada saat akan memulai siraman (dokadiuda)
posisi pasangan suami isteri yang nesambu harus
mengahadap ke Barat (kasopa). Setelah itu, mulailah
air disiramkan melalui seikat bale kalapa dan daun
nangka, dimulai dari ayah calon bayilalu ke ibu calon
bayi. Air siraman yang mengucur ditadah dengan
tangan Kkiri oleh pasangan calon orang tua bayi,
lalu dibuang ke belakang. Perlakukan itu dilakukan
sebanyak tiga kali sebagai simbol menolak bala, dan
simbol ajaran Islam, bahwa berwuduh dilakukan
sebanyak tiga kali. Setelah air siraman satu cerek
habis, pasangan nesambu mengganti posisi duduk
dengan menghadap ke Timur (mata gholeo). Setelah
itu siraman kembali dilanjutkan dengan air yang
telah disediakan dalam satu cerek. Siraman pertama
tetap dimulai dari calon ayah lalu kemudian ke calon
ibu. Pada saat siraman berlangsung, pasangan suami
isteri menadah air yang mengucur dengan tangan

kanan lalu dibasuhkan ke ubun-ubun masing-
masing. Perlakuan itu dilakukan sebanyak tiga kali
dengan niat mudah-mudahan diberi keselamatan
oleh Allah. Setelah prosesi siraman (dokadiuda)
selesai, tahap berikutnya adalah katobesi, yaitu
kelapa yang telah disiapkan sebelumnya dibelah
oleh sando, lalu airnya disiramkan kepada pasangan
yang nesambu. Katobesi dimaksudkan sebagai
simbol pecahnya ketuban calon ibu yang nesambu.
Selanjutnya belahan kelapa yang dipegang oleh
sando dilempar atau dibuang ke tanah. Apabila
kedua belahan kelapa tersebut atau salah satunya
ada yang terkelungkup, maka itu pertanda akan
terjadi musibah bagi keluarga nesambu. Untuk
mengangkat kedua potongan kelapa tersebut harus
dilakukan oleh kunde (pendamping nesambu)
dengan cara digigit. Kunde terbagi dua yaitu,
kunde moghanehi (pendamping laki-laki) bertugas
mengangkat dengan cara menggigit potongan
kelapa bagian atas (fortuno) dan kunde robhinehi
(pendamping perempuan) bertugas menggigit
potongan kelapa bagian bawah (korono). Pada saat
potongan kelapa digigit oleh kunde serentak peserta
upacara bersuara seperti mengusir hewan. Hal itu
sudah menjadi tradisi bagi mereka, karena potongan
kelapa itu disimbolkan sebagai tumbal dari segala
malapetaka bagi pasangan suami istri itu.

Gambar 2.Petugas Kunde menggigit kelapa pada
tahap katobesi

&

e

Sumber: Dokumentasi keluarga Hikmah.

Setelah prosesi siraman (dokadiuda) yang
dilakukan di luar rumah, di depan pintu dapur.
Prosesi selanjutnya akan dilakukan di dalam rumah.
Sebelum masuk ke dalam rumah, pasangan suami
istri nesambu mengganti sarungnya (dofosukoanda
bheta) yang telah basah dengan sarung yang kering.

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |39



Selanjutnya dituntun oleh ibu mertua masuk ke
dalam rumah (dofofonida selolambu). Kemudian
mengenakan pakaian (dofopakeda), berupa baju
(laki-laki), kebaya (perempuan) tidak dikancing
yang dipadu dengan sarung sebatas dada (kabonto).
Nesambu duduk di atas bantal beralas kain putih
(kai kapute) dan tikar (ponda) dihadapan haroanya
(aneka jenis makanan yang ditata diatas baki (dula)),
seperti ketupat,(katopa) dua jenis, yaitu katopa titi
yang menyerupai buah dada perempuan dan katopa
langole yang menyerupai alat reproduksi laki-laki,
telur (ghunteli), manisan (air gula merah), ayam
rebus, cucur (susuru), waje, pisang, serta rujak.

Prosesi nesambu dimulai pembacaan kitab
Albarazanji dan dzikir oleh pengurus masjid.
Kemudian dilanjutkan dengan pembacaan doa yang
dipimpin oleh imam. Selanjutnya imam bersalaman
dengan nesambu (dopointaramo lima oimamua
nosambu damo) sebagai pertanda pembacaan doa
telah selesai. Prosesi selanjutnya adalah menyuap
pasangan calon orang tua jabang bayi (nosambu
damo) yang dipimpin oleh sando. Pertama-tama
yang disuap ialah calon ayah (nesambu moghane)
dengan katopa titi (ketupat yang menyerupai model
buah dada perempuan). Kemudian calon ibu bayi
(nesambu robhine) disuap dengan katopa langole
(ketupat yang modelnya menyerupai alat reproduksi
laki-laki). Pada suapan pertama yang digigit hanya
pada bagian sudut ketupat, lalu dibuang ke arah
kanan dan kiri masing-masing pasangan nesambu.
Hal itu dilakukan sebagai simbol membuang
atau menolak hal-hal yang kurang baik yang
kemungkinan akan menimpa pasangan nesambu
beserta bayi yang ada di dalam kandungan. Setelah
itu, sando melanjutkan menyuap nesambu, mulai
dari katopa, lalu telur (ghunteli) yang harus dimakan
utuh oleh nesambu, aneka jenis kue tradisional.
Setiap makanan yang akan disuap kepada nesambu
selalu dicelup ke dalam air gula (neegola). Hal
tersebut dilakukan dengan maksud agar nesambu
dan bayi dalam kandungan selamat dan sejahtera.
Adapun sisa makanan dari nesambu diberikan
kepada kunde (pendamping) dan pihak keluarga
atau anak-anak yang hadir di tempat itu.

Setiap perlakuan yang ada di dalam hampir
semua upacara tradisional terdapat simbol-simbol
yang melambangkan sesuatu yang bermakna bagi
pendukungnya. Demikian halnya di dalam prosesi
kasambu, perlakuan-perlakuan sando memiliki
makna tersendiri bagi pendukungnya. Seperti
pada saat menyuap nesambu, sando menggunakan
tangan kanan memegang makanan yang akan

disuap kepada nesambu, sementara tangan kirinya
menopang siku tangan kanannya. Hal itu sebagai
simbol, bahwa siku tidak pernah kaku mudah
digerakkan bagaikan rezeki yang selalu lancar, dan
segala malapetaka yang akan menimpa keluarga
nesambu selalu dapat ditangkis (disiku).

Keluarga baru mendapat giliran menyuapi
nesambu setelah sando selesai melaksanakan prosesi
ritualnya. Diawali dari pihak nenek dari masing-
masing nesambu, kemudian ibu dan mertua, disusul
dari garis tante, dan saudara, serta kerabat lainnya.
Pada prosesi nesambu ini identik dengan upacara
perempuan, karena umumnya pesertanya dari
kaum perempuan. Setelah prosesi nesambu selesai,
dilanjutkan dengan acara pemberian hadiah dari
keluarga. Hadiah berupa uang dan perlengkapan
melahirkan, seperti sarung dan pakaian bayi. Orang
pertama yang memberikan hadiah kepada pasangan
nesambu ialah keluarga dari pihak calon ayah baru
keluarga dari pihak calon ibu, mulai dari nenek,
tante, sepupu, dan saudara. Selain hadiah dari pihak
kelurga, juga dari kerabat.

Pantangan-Pantangan yang Harus Dihindari
Suatu upacara yang bersifat sakral magis
biasanya memiliki beberapa komponen yang
bersifat pantangan atau pamali. Demikian pula
pada tradisi upacara kasambu terdapat beberapa
pantangan yang harus dihindari oleh penyelenggara
upacara. Seperti yang tercermin pada perlengkapan
atau bahan upacara serta pada perlakuan pada
pelaksanaan upacara. Adapun pantangan dengan
perlengkapan upacara, yakni air yang akan dipakai
siraman  (dokadiuda), tidak boleh langsung
digunakan jika tidak terlebih dahulu dibacakan doa
oleh imam. Hal itu dimaksudkan agar air siraman
dapat membawa berkah. Begitupun ketika bayi
dilahirkan dapat keluar dengan lancar bagaikan
air yang mengalir. Juga yang menjadi perhatian
bagi penyelenggara upacara yaitu pada haroa-nya
(beberapa jenis makanan yang ditata dalam baki
yang diperuntukkan pasangan nesambu, seperti
ketupat, telur, air gulaayam, dan kue-kue tradisional)
pantang dimakan oleh orang lain sebelum nesambu
selesai disuap. Pelanggaran terhadap hal tersebut
dapat menyebabkan anak lahir dengan cacat.
Pantangan lainnya, yakni pendamping nesambu
(kunde) disyaratkan harus dari orang yang masih
hidup kedua orang tuanya. Bilaman hal tersebut
dilanggar dapat menyebabkan salah satu dari orang
tua si calon bayi meninggal, dan bayi akan lahir
dengan cacat. Begitupun terhadap buah kelapa yang

40 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



telah dibelah, juga pantang dimakan di tempat itu,
dan tidak boleh kena asap ataupun dijemur. Karena
itu pelanggaran terhadap pantangan tersebut dapat
menyebabkan anak yang masih dalam kandungan

kulitnya akan keriput.
Sementara itu, pantangan-pantangan
yang terkait dengan prosesi upacara juga

dapat dikemukakan, seperti nesambu pantang
mengenakan pakaian yang dikancing. Pantangan ini
perlu dihindari agar anak dapat lahir dengan lancar
tanpa ada hal-hal yang menghalangi. Pantangan
lainnya, yakni nesambu pantang menggaruk badan
pada saat prosesi siraman (dikadiuda). Pelanggaran
pada pantangan tersebut akan menyebabkan
anak terkena penyakit gatal-gatal. Demikian pula
sarung yang telah dipakai siraman, pantang diperas
airnya. Sebab bilaman hal tersebut dilakukan dapat
menyebabkan jabang bayi dalam kandungan akan
terlilit tali pusar sehingga sulit dilahirkan. Pantangan
lainnya, yakni saat prosesi kasambu selesai, nesambu
tidak dibolehkan berdiri sebelum ke empat sudut
bantal yang telah diduduki disungki (cungkil)
dengan parang oleh sando atau imam sebagai orang
yang memimpin jalannya upacara (fosambuno). Ini
dimaksudkan agar jabang bayi di dalam kandungan
dapat lahir dengan lancar dan selamat.

Fungsi Tradisi Kasambu pada Masnyarakat Muna

Pemakaian kata fungsi dalam ilmuantropologi,
diartikan untuk menerangkan hubunganyangterjadi
antara satu hal dengan hal-hal lain dalam suatu
sistem yang terintegrasi. Sebagai contoh, perubahan
suatu organisme akan menyebabkan perubahan
pada beberapa bagian organisme lain, dan bahkan
dapat pula menyebabkan perubahan pada seluruh
bagian organisme tersebut (Spiro dalam Poerwanto,
2008:143). Selain itu, Spiro (dalam Koentjaraningrat,
2009:173) mengemukakan cara pemakaian kata
fungsi itu sebagai hubungan antara suatu hal dengan
suatu tujuan tertentu (misalnya, mobil mempunyai
fungsi sebagai alat angkut manusia atau barang), dan
menerangkan kaitan antara satu hal dengan hal lain
(misalnya, kalau nilai dari satu hak x itu berubah,
maka nilai dari satu hal lain yang ditentukan oleh x
tadi juga berubah).

Salah satu fungsi dari ritual religi atau agama
pada umumnya ialah untuk mengintensitkan
solidaritas masyarakat, Robertson Smith (dalam
Koentjaraningrat, 2007:67). Ritus dan ritual adat
sebagai kegiatan sosial, biasanya melibatkan para
warga masyarakat dalam usaha bersama untuk

mencapai tujuan keselamatan bersama. Kerjasama
antar warga masyarakat itu sesuai dengan kodrat
manusia sebagai mahluk sosial. Adapun ritus dan
ritual adat ini merupakan bagian yang integral dari
kebudayaan masyarakat pendukungnya, karena
memiliki fungsi yang dapat dirasakan untuk
memenuhi suatu kebutuhan baik secara individual
maupun kelompok. Dalam penyelenggaraannya,
ritus dan ritual adat dapat mengikat rasa solidaritas
para warga masyarakat. Mereka merasa memiliki
kepentingan bersama, dan merasa berasal dari
leluhur yang sama, sehingga rasa solidaritas semakin
erat.

Fungsi Sosial

Mauss (dalam Koentjaraningrat, 2007:102-
105) menggambarkan hasil penelitiannya yang
berkaitan dengan kehidupan masyarakat Eskimo,
mengatakan bahwa solidaritas sosial dari suatu
masyarakat itu dapat mengendor dan menjadi
intensif lagi menurut musim, sehingga perlu
ada usaha-usaha khusus untuk berulang-ulang
mengintensifkan kembali solidaritas sosial itu.
Sentimen agama merupakan salah satu kekuatan
penting untuk mengintensifkan kembali solidaritas
sosial dalam masyarakat.

Terkait dengan pendapat tersebut di atas, di
dalam tradisi kasambu tampak adanya solidaritas
di antara para pendukung upacara kasambu.
Mereka saling bantu-membantu (tulumie khabhu)
baik dalam bentuk materi maupun berupa tenaga.
Senada dengan hasil penelitian Geertz (2013:81)
pada masyarakat di Mujokuto bahwa, pada
upacara slametan sebuah hubungan timbal balik
terlepihara. Setiap orang yang menyumbangkan
tenaga pada slametan si perempuan hamil beserta
suaminya berhak meminta bantuan tenaga sekitar
sehari untuk maksud yang sama dikemudian hari.
Kewajiban semacam itu, tidak peduli betapapun
rumitnya selalu saja diingat orang.

Selain itu juga terdapat pertukaran timbal
balik (resiprositas) antara sesama pendukung
kasambu. Menurut Dalton (dalam Sairin, 2002:42)
bahwa resiprositas merupakan pola pertukaran
sosial-ekonomi, di mana individu memberikan
dan menerima barang atau jasa karena kewajiban
sosial. Terdapat kewajiban orang untuk memberi,
menerima, dan mengembalikan kembali pemberian
dalam bentuk yang sama atau berbeda.

Sudah menjadi tradisi di kalangan mereka,
bahwa setiap ada yang mengadakan hajatan, mereka
saling membantu berupa tenaga maupun materi

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |41



(uang). Semua sumbangan yang diterima dicatat
(deburie). Ketika suatu waktu si pemberi sumbangan
juga mengadakan acara yang sama, maka orang
yang telah disumbang harus membalas (pobolosi),
minimal jumlahnya sama dengan sumbangan
yang pernah diterimanya. Polanyi (dalam Sairin,
2002:44) mengungkapkan bahwa, resiprokal
(rasa timbal balik) sangat besar difasilitasi oleh
bentuk simetri institusional. Dengan demikian
tanpa adanya hubungan simetri antarkelompok
atau antarindividu, maka resiprositas tidak akan
berlangsung.

Fungsi Spiritual

Masyarakat suku bangsa Muna termasuk salah
masyarakatyangmasih cukup kuatmempertahankan
tradisinya. Unsur-unsur kepercayaan tradisional
yang dimiliki dipadukan dengan ajaran agama Islam
yang dianutnya. Agama dan kepercayaan tradisional
terintegrasi dalam kehidupan masyarakat. Ritual
keagamaan dilaksanakan sebagai manifestasi dari
kebudayaan yang mereka miliki. Sehubungan dengan
hal tersebut. Durkheim (dalam Koentjaraningrat,
2007:94-95) mengemukakan bahwa walaupun
manusia sekarang sudah banyak menemukan
kekuatan yang menguasai hidupnya dalam alam
sekitarnya, religi dan agama belum terdesak dari
kehidupan manusia. Suatu religi itu adalah siatu
sistem berkaitan dari keyakinan-keyakinan dan
upacara-upacara yang keramat (sacred) artinya yang
terpisah dan pantang, keyakinan-keyakinan dan
upacara yang berorientasi kepada suatu komunitas
moral yang disebut umat.

Geertz  (dalam  Sutiyono, 2010:37-38)
menyebutkan bahwa, agama adalah suatu sistem
simbol yang berfungsi untuk mengukuhkan suasana
hati dan motivasi yang kuat dan mendalam pada diri
manusia dengan menformulasikan konsepsi tentang
tatanan umum eksistensi dan membungkus konsepsi
itu dengan aura aktualitas yang bagi perasaan dan
motivasi tampak realistis. Lebih jauh dikatakan
bahwa, sistem simbol keagamaan dapat dielaborasi
melalui berbagai cara. Cara yang umum dipakai
kebanyakan agama adalah melalui ritual. Melalui
ritual inilah dunia sebagaimana yang dibayangkan
(as imagined) dan dunia sebagaimana yang dialami
(as lived) dipadukan melalui perbuatan-perbuatan
dalam bentuk simbol.

Fungsi Ekonomi

Sistem ritual keagamaan secara khusus
mengandung empat aspek yang menjadi perhatian
bagi para antropologi, yaitu (1) tempat ritual
dilakukan; (2) saat-saat ritual dilaksanakan; (3)
benda-benda dan alat ritual; (4) orang-orang yang
terlibat dalam ritual (Koentjaraningrat, 2009:296).
Sejalan dengan hal tersebut dalam setiap pelaksanaan
ritual memerlukan persiapan-persiapan yang
tentunya membutuhkan modal, baik dalam bentuk
materi (uang) maupun berupa nonmateri (tenaga).

Pada pelaksanaan kasambu memerlukan
bahan-bahan haroa (aneka jenis makanan untuk
nesambu), bahan-bahan tersebut diperoleh dengan
cara membeli. Selain itu untuk pangadaan makanan
tersebut membutuhkan proses mengolahnya yang
tentunya membutuhkan tenaga.

Fungsi Ekologi

Manusia dan lingkungannya sebagai suatu
jaringan yang amat kompleks, dan terwujud dalam
sistem religi. Para ahli antropologi juga menyadari
bahwa alam sekitar akan memengaruhi kebudayaan,
sekalipun tidak selalu negatif (Rapport dalam
Poerwanto, 2008:73).

Kebudayaan merupakan fenomena yang
selalu berubah sesuai dengan alam sekitarnya dan
keperluan suatu komunitas. Seperti halnya dengan
makhluk-makhluk hidup lainnya, agar dapat
tetap mempertahankan hidupnya, maka manusia
harus selalu menjaga hubungan adaptasi dengan
ekosistemnya. Adaptasi mengacu pada proses
interaksi antara perubahan yang ditimbulkan oleh
lingkungan, dan perubahan yang ditimbulkan oleh
lingkungan dari organisme tersebut (Poerwanto,
2008:61).

Hubungan adaptasi dengan lingkungan bagi
masyarakat pendukung kasambu dapat dilihat
pada bahan atau perlengkapan upacara kasambu.
Masyarakat pendukung kasambu memerlukan
beberapa perlengkapan upacara dari sekitar
lingkungannya, seperti penggunaan pucuk kelapa
(bale), daun nangka, dan daun pisang. Ketika
upacara kasambu selesai, sisa makanan nesambu
(seperti ketupat) diyakini oleh mereka sebagai
penyubur tanaman.

PENUTUP

Kasambu merupakan tradisi masyarakat Muna
yang ditransmisi dari leluhur mereka ke generasi
masa kini. Tradisi ini dikenal oleh masyarakat Muna

42 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



sebelum masuknya ajaran agama Islam. Setelah
ajaran agama Islam masuk di wilayah tersebut (tahun
1527), tradisi ini dilaksanakan dengan perpaduan
antara kepercayaan leluhur mereka dengan ajaran
agama Islam yang dianutnya. Sando (kepercayaan
tradisional) adalah orang yang dianggap mengetahui
tata cara dan perlengkapan upacara, sedangkan
imam (ajaran agama Islam) adalah pemimpin doa
dalam upacara tersebut. Berbeda pada masa lalu,
jasa sando dibutuhkan pada awal kehamilan sampai
pasca melahirkan. Namun pada saat ini, menjelang
melahirkan umumnya meminta bantuan kepada
tenaga medis (bidan atau dokter). Upacara ini
merupakan jenis upacara individu atau keluarga,
oleh karena itu pesertanya hanya sebatas kalangan
keluarga saja. Kasambu hanya dilaksanakan pada
kehamilan pertama seorang perempuan.Tradisi
ini dilakukan sebagai rasa syukur atas kehamilan
seorang perempuan dan sebagai upaya untuk
memohon keselamatan kepada Tuhan agar ibu dan
anak dapat lahir dengan selamat.

Prosesi kasambu diawali dengan noforatoe,
yaitu  pihak  keluarga pasangan  nesambu
mengadakan musyawarah untuk pelaksanaan
kasambu. Kemudian kabasi sandono dan imam
(meminta kesediaan dukun dan imam) untuk
memimpin kasambu. Setelah waktu yang telah
disepakati bersama antara keluarga nesambu,
imam, dan sando, maka prosesi kasambu diadakan.
Prosesi siraman diadakan di luar rumah, di depan
pintu dapur. Diawali dengan pembacaan doa yang
dipimpin oleh imam. Ritual selanjutnya dipimpin
oleh sando, dimulai dengan dekunde (dikeramas),
lalu dokaiuda (siraman), dikatobesi. Setelah prosesi
siraman selesai, acara selanjutnya dilakukan di
dalam rumah nesambu. Prosesi disambu (disuap)
diawali dengan pembacaan doa oleh imam.
Kemudian dilanjutkan oleh sando memimpin ritual
menyuap (disambu) kepada pasangan nesambu.
Sebelum pasangan nesambu berdiri, sando atau
imam mencungkil (kasungki) keempat sudut bantal
yang diduduki oleh nesambu. Upacara ini ditutup
dengan makan bersama.

Sampai saat ini, tradisi ini masih bertahan
pada masyarakat Muna karena memiliki beberapa
fungsi, seperti fungsi sosial, spritual, ekonomi, dan
ekologi.

UCAPAN TERIMA KASIH

Ucapan terima kasih disampaikan kepada
Kepala Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar,
rekan-rekan peneliti, dan seluruh informan atas

segala bantuannya dalam memperoleh data. Ucapan
yang sama kepada Bapak Prof. Dr. Yamin Sani,
M.Si. yang telah memberikan bimbingan kepada
peneliti mulai pembahasan desain penelitian hingga
penulisan laporan hasil penelitian. Terima kasih pula
kepada Tim Redaksi Al-Qalam atas diterbitkannya
artikel ini.

DAFTAR PUSTAKA

Anonim. 2013. Kecamatan Duruka dalam Angka.
Kabupaten Muna: Badan Pusat Statistik.

Daeng, Hans ]. 2008. Manusia, Kebudayaan
dan  Lingkungan Tinjauan Antropologis.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Geertz, Clifford. 2013. Agama Jawa: Abangan, Santri,
Priyai dalam Kebudayaan Jawa. (Terjemahan
Aswab Mahasin dan Bur Rasuanto) Jakarta:
Komunitas Bambu.

Thromi (ed). 2006. Pokok-Pokok Antropologi Budaya.
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Koentjaraningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I.
Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia Press.

. 1985. Ritus Peralihan di Indonesia.

Jakarta: Balai Pustaka.

. 2009. Pengantar Ilmu Anropologi.

Jakarta: Rineka Cipta.

. 2010. Sejarah Teori Anmtropologi II.

Jakarta:Penerbit Universitas Indonesia Press.

. 2008. Kebudayaan Mentalitas dan
Pembangunan. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Marzali, Amri. 2005. Antropologi dan Pembangunan
Indonesia. Jakarta: Prenada Media.

Mujianto, Yan, Zaim Elmubarok, Sunahrowi. 2010.
Pengantar Ilmu Budaya. Yogyakarta: Pelangi
Publising.

Nuraeni, Heny Gustini dan Muhammad Alfan.
2013. Studi Budaya di Indonesia. Bandung:
Pustaka Setia.

Poerwanto, Hari. 2008. Kebudayaan dan Lingkungan
dalam Perspektif Antropologi. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Sairin, Sjafri, dkk. 2002. Pengantar Antropologi
Ekonomi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Sedyawati, Edi. 2007. Budaya Indonesia: Kajian
Arkeologi, Seni, dan Sejarah. Jakarta: Raja

Grafindo Persada.

Sutiyono. 2010. Benturan Budaya Islam:Puritan dan
Sinkretis. Jakarta: Penerbit Buku Kompas.

Supriyanto, dkk. 2009. Sejarah Kebudayaan Islam

Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |43



Sulawesi  Tenggara. Kerjasama Kantor
Wilayah Departemen Agama Provinsi
Sulawesi Tenggara dengan Universitas
Muhammadiyah Kendari.

44 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015



