
 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |33

  TRADISI KASAMBU DAN FUNGSINYA  
PADA MASYARAKAT MUNA SULAWESI TENGGARA

The Kasambu Tradition and its Function in The Muna Society, South East Sulawesi

Masgaba

Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar
JL. Sultan Alauddin / Tala Salapang Km 7, Makassar 90211

	 Email: masgabaumar@yahoo.co.id

Naskah diterima tanggal 24 Desember 2014. Naskah direvisi tanggal 16 Februari 2015. Naskah disetujui tanggal 22 Mei 2015

Abstrak 

Artikel ini bertujuan untuk menggambarkan prosesi pelaksanaan upacara kasambu dan menjelaskan 
fungsinya bagi kehidupan masyarakat Muna. Data diambil dari hasil penelitian deskriptif kualitatif 
dengan teknik pengumpulan data dengan wawancara, pengamatan, dan studi pustaka. Hasil penelitian 
menunjukan, bahwa kasambu merupakan ritual yang dilakukan masyarakat Muna pada usia 7-8 
kehamilan pertama seorang perempuan. Pada masa ke kinian ritual ini masih eksis walaupun ada 
pergeseran dalam hal penggunaan jasa sando pada saat melahirkan digantikan oleh tenaga medis. 
Ritual kasambu dilakukan agar orang tua dan anak dapat terhindar dari malapetaka yang mungkin akan 
menimpanya, dan melahirkan dengan selamat. Prosesinya merupakan sinkretisme antara ajaran Islam 
yang dianutnya dengan kepercayaan leluhur mereka, dimana Sando merupakan orang yang mengetahui 
tata cara upacara dan imam bertindak sebagai pemimpin doa keselamatan.  

Kata kunci: kasambu, ritual, fungsi, masyarakat Muna. 

Abstract

This article aims to describe the procession of kasambu ceremony and to explain its function for the Muna 
society. The data were taken from the results of descriptive qualitative method. Techniques of data collection 
were interviews, observations, and library research. The result shows that kasambu is the ritual carried out 
by the Muna society for 7-8 first months of woman pregnancy. Nowadays, this ritual still exists although 
it has a difference in terms of employing medical services replacing sando’s (traditional midwife) service. 
The ritual of kasambu is performed; so that the mother and the perspective child can avoid misfortune that 
may befall them and it can save in giving birth. The procession is a syncretism between the Islamic teaching 
followed and their ancestors’ beliefs, where the sando was the person who knew the procedures for ceremony 
and the priest acted as the leader of the salvation prayer.

Keywords : kasambu, ritual, function, Muna society. 

PENDAHULUAN

Setiap masyarakat mempunyai berbagai bentuk 
atau karakteristik tradisi ritualitas yang bersifat 
unik dan menjadi batas pembeda antara 

konsep tentang dunia dan pengalaman kesejarahan. 
Masing-masing komunitas etnik tersebut 
mempunyai pola-pola tradisi ritual yang berbeda 
namun mempunyai relevansi hubungan kultural 
dari sebuah pengalaman fase sejarah yang sama.

Muna salah satu etnik yang mendiami jazirah 
Sulawesi Tenggara dan  memiliki keberagaman 
tradisi budaya sebagai warisan leluhurnya. 
Meskipun masyarakatnya telah mengalami 
serangkaian perubahan yang bersifat parsial 
maupun permanen dalam aspek sosial, ekonomi, 
politik, dan pendidikan sebagai sebuah konsekuensi 
dari fenomena global, tetapi bukan berarti sistem 
tradisi tidak lagi menjadi titik tempuh nilai bagi 
masyarakat untuk memandang dunia. 



34 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

Sejumlah tradisi yang terkait dengan upacara 
daur hidup (life cycle) pada masyarakat Muna 
hingga kini masih dilakukan oleh masyarakat 
pendukungnya, seperti kasambu, kangkilo (sunatan), 
katoba, karia, dan sebagainya. Setiap prosesi upacara 
yang dilakukan merupakan suatu perpaduan antara 
kepercayaan tradisional dengan sistem keyakinan 
yang dianut oleh masyarakatnya. Sinkretisme antara 
kepercayaan tradisional dengan agama yang dianut 
merupakan fenomena tersendiri, sehingga menarik 
untuk dijadikan sebagai sebuah tulisan.

Salah satu tradisi yang masih dipelihara, 
ditaati dan dipatuhi oleh masyarakat Muna yakni 
tradisi kasambu. Tradisi ini hingga sekarang masih 
ditaati, dipatuhi dan dilaksanakan oleh sebagaian 
masyarakat Muna, meskipun pada masa kekinian 
sudah mulai mengalami pergeseran, seperti 
penggunaan jasa sando pada saat melahirkan 
diganti oleh tenaga medis (bidan atau dokter). 
Namun demikian  kasambu masih tetap dilakukan 
karena merupakan suatu tradisi yang tidak dapat 
ditinggalkan. Tradisi ini masih eksis dalam 
masyarakat Muna sebagai warisan budaya yang 
ditransmisi dari generasi ke generasi. Pelaksanaan 
upacara kasambu dimaksudkan agar orang tua 
dan anak selamat, serta terhindar dari ancaman 
malapetaka yang mungkin akan menimpanya. 
Khususnya bagi anak (bayi) yang masih berada 
di dalam kandungan dapat lahir dengan selamat. 
Sebagaimana yang diungkapkan oleh Thomas F. 
Odea (dalam Nuraeni, dkk, 2013:139-140), bahwa 
ritus berfungsi untuk melindungi individu dari 
rasa ragu dan bahaya dengan mengantisipasi 
serta mengatasinya secara simbolis, sehingga 
menenangkan kecemasan dari situasi bahaya pada 
orang-orang tanpa pegangan dan menghindari dari 
efek perusak yang dimilikinya. 

Tradisi kasambu telah dikenal oleh masyarakat 
Muna sejak pra-Islam. Hal tersebut dapat dilihat 
pada saat pelaksanaan ritual, prosesinya dipimpin 
oleh sando  dan imam (moji). Sando lebih berperan 
dalam mengatur tata cara dan perlengkapan upacara. 
Sedangkan imam berperan sebagai memimpin 
dalam pembacaan doa-doa untuk keselamatan bagi 
keluarga yang berhajat. Prosesi pelaksanaannya, 
bukan hanya si ibu hamil yang menjadi pelaku 
utama sebagaimana dalam upacara appassili pada 
masyarakat etnis Makassar atau maccera wettang 
pada masyarakat etnis Bugis, akan tetapi ayah dan 
ibu calon bayi turut pula dimandikan atau disucikan 
secara bersama-sama. Hal tersebut merupakan 
salah satu perlakuan khusus terhadap kedua orang 

tua calon bayi yang berbeda dengan pelaksanaan 
upacara yang sama pada daerah atau etnik lainnya.

Kasambu merupakan jenis ritus peralihan 
dalam siklus kehidupan manusia. Sebagaimana 
yang dikemukakan oleh Van Gennep dalam 
bukunya  berjudul Les Rites de Passage (dalam 
Koentjaraningrat, 2007:75). bahwa dalam tahap-
tahap pertumbuhannya sebagai individu, yaitu sejak 
lahir, kemudian masa kanak-kanak, dewasa dan 
menikah, menjadi orang tua, hingga meninggal, 
manusia mengalami perubahan-perubahan 
biologi serta perubahan dalam lingkungan sosial 
budayanya yang dapat memengaruhi jiwanya 
dan menimbulkan krisis mental. Oleh karena itu, 
dalam lingkaran hidupnya manusia memerlukan 
“regenerasi” semangat kehidupan sosial. 

Selamatan (slametan) atau upacara 
merupakan upaya manusia untuk mencari 
keselamatan, ketentraman. Selamatan merupakan 
upacara keagamaan paling umum di dunia, pesta 
komunal. Selamatan melambangkan kesatuan 
mistik dan sosial dari mereka yang ikut serta di 
dalamnya. Dalam pelaksanaan selamatan hadir 
keluarga, kerabat, tetangga, bahkan arwah nenek 
moyang yang sudah mati serta dewa-dewa. 
Semuanya duduk bersama, terikat dalam suatu 
kelompok sosial tertentu yang berikrar untuk 
saling tolong menolong dan bekerjasama (Geertz, 
2013:3). Apa yang digambarkan oleh Geertz dalam 
penelitiannya pada masyarakat beretnis Jawa 
yang berkaitan dengan selamatan, hampir sama 
dengan tradisi kasambu pada masyarakat Muna. Di 
mana pelaksanaan kasambu terdapat  pula tradisi 
tolong-menolong (pokadulu atau samaturu), balas-
membalas (pabolosi).

Adapun yang menjadi fokus dalam tulisan 
ini adalah bagaimana prosesi pelaksanaan 
upacara kasambu, dan fungsinya bagi kehidupan 
sosial budaya masyarakat Muna? Sehubungan 
dengan itu tujuan penulisan ini diarahkan 
untuk mendeskripsikan prosesi pelaksanaan 
upacara kasambu, dan menganalisis fungsinya 
bagi kehidupan masyarakat Muna. Tulisan ini 
diharapkan dapat bermanfaat dalam kegiatan 
ilmiah maupun praktis. Dalam kegiatan ilmiah 
diharapkan dapat memberi kontribusi ilmiah dalam 
rangka pengembangan ilmu pengetahuan tentang 
budaya lokal masyarakat suku Muna di Sulawesi 
Tenggara.  Sedangkan manfaat dalam kegiatan 
praktis, diharapkan dapat menjadi bahan masukan 
bagi pengambil kebijakan dalam rangka pelestarian 



 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |35

dan pengembangan kebudayaan Indonesia.
Berkaitan dengan tradisi pelaksanaan 

upacara, maka dikemukakan beberapa teori-teori 
yang terkaitan dengan objek pembahasan. Suatu 
kebudayaan dapat dirumuskan sebagai seperangkat 
kepercayaan, nilai-nilai dan cara berlaku (kebiasaan) 
yang dipelajari dan pada umumnya dimiliki bersama 
oleh para warga dari suatu masyarakat (Ihromi, 
2006:22). Menurut J.J. Honigmann dalam bukunya 
The World of Man (dalam Koentjaraningrat, 
2009:150). bahwa kebudayaan itu ada tiga wujudnya, 
yaitu: (1) wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks 
dari ide, gagasan, nilai, norma, peraturan dan 
sebagainya. (2) wujud kebudayaan sebagai suatu 
kompleks aktivitas serta tindakan berpola dari 
manusia dalam masyarakat. (3) wujud kebudayaan 
sebagai benda-benda hasil karya manuisa. 

Manusia adalah makhluk sosial yang 
tidak bisa hidup sendiri, apa pun kapasitas dan 
kemampuannya. Karena itu manusia akan selalu 
hidup bersama dan bersesama dalam berbagai 
aspek. Dalam setiap masyarakat, baik yang kompleks 
maupun yang sederhana ada sejumlah nilai budaya 
satu dengan yang lainnya berkaitan hingga menjadi  
suatu sistem. Sistem itu sebagai pedoman dari 
konsep-konsep ideal dalam kebudayaan yang 
memberi motivasi kuat terhadap arah kehidupan 
warga masyarakatnya. 

Defenisi konsep tentang kebudayaan 
yang diajukan oleh Geertz (dalam Daeng, 2008: 
v-vi), menunjuk kepada sistem simbol yang 
berfungsi untuk mengarahkan tingkah laku. 
Dalam pengertian di mana individu-individu 
mendefinisikan dunianya, menyatakan perasaannya 
dan memberikan penilaian-penilaiannya; 
suatu pola makna yang ditransmisikan secara 
historik diwujudkan di dalam bentuk-bentuk 
simbolik melalui sarana dimana orang-orang 
mengkomunikasikan, mengabadikannya, dan 
mengembangkan pengetahuan dan sikap-sikapnya 
ke arah kehidupan; suatu kumpulan peralatan 
simbolik untuk mengatur perilaku, sumber 
informasi yang ekstrasomatik”. Karena kebudayaan 
merupakan suatu sistem simbolik, maka proses 
budaya haruslah dibaca, diterjemahkan, dan 
diinterpretasikan. Bentuk-bentuk simbol dianggap 
sebagai media penyimpanan makna, dan melalui 
simbol ini pula bisa dipahami “budaya” sekelompok 
orang. Budaya lebih menunjuk kepada pemahaman 
sekelompok orang terhadap hidupnya sebagai 
budaya generik yang merupakan blue print bagi 
tingkah laku. 

Herskovits dan Malinowski (dalam 
Mujianto, dkk, 2010:2) menyebut kebudayaan 
dengan istilah cultural  determinism, bahwa 
segala sesuatu yang terdapat dalam masyarakat 
ditentukan oleh kebudayaan yang dimiliki oleh 
masyarakat itu sendiri. Selanjutnya Herskovits 
menyebut kebudayaan sebagai superorganik, yaitu 
kebudayaan sebagai sesuatu yang turun temurun 
dari satu generasi ke generasi yang lain. Secara 
umum Sedyawati (2007:160-163) mengatakan 
bahwa kebudayaan dapat dibedakan menjadi yang 
bersifat fisik (tangible) dan nonfisik (intangible). 
Warisan budaya yang tangible yaitu yang dapat 
disentuh, berupa benda konkret, umumnya berupa 
benda yang merupakan hasil buatan manusia, 
dan dibuat untuk memenuhi kebutuhan tertentu, 
misalnya: candi, mesjid, gereja, pura, istana, rumah 
adat, alat-alat pertanian dan sebagainya. Sedangkan 
kebudayaan yang bersifat nonfisik (intangible) 
artinya yang tidak dapat diraba atau dipegang, 
dapat digolongkan pula ke dalam yang abstrak 
yang berada dalam alam pikiran manusia, misalnya 
tradisi, kepercayaan, kesenian, tari, sastra (lisan atau 
tertulis, prosa/puisi), musik, permainan dan olah 
raga tradisional, tata upacara, teknologi, dan ilmu 
pengetahuan.

Sistem nilai budaya merupakan bagian dari 
adat-istiadat dan wujud ideal dari kebudayaan, 
sistem nilai budaya seolah-olah berada di luar 
dan di atas diri para individu yang menjadi warga 
masyarakat yang bersangkutan. Sistem nilai budaya 
terdiri atas konsepsi-konsepsi yang hidup dalam 
alam pikiran sebagian besar warga masyarakat 
mengenai hal-hal yang mereka anggap amat 
bernilai dalam hidup (Koentjaraningrat, 2008:6). 
Selanjutnya C. Kluckhon dan Florence Kluckhon 
(dalam Koentjaraningrat, 2010:77), bahwa dalam 
rangka sistem budaya dari tiap kebudayaan ada 
serangkaian konsep-konsep yang abstrak dan luas 
ruang lingkupnya yang hidup dalam alam pikiran 
dari sebagian besar warga masyarakat yang dianggap 
penting dan bernilai dalam hidupnya. Sistem nilai 
budaya berfungsi sebagai suatu pedoman orientasi 
bagi segala tindakan manusia dalam hidupnya.

Sebagai konsepsi nilai adalah abstrak, sesuatu 
yang dibangun dan berada di dalam pikiran atau 
budi, tidak dapat diraba dan dilihat secara langsung 
dengan pancaindera. Nilai hanya dapat disimpulkan 
dan ditafsirkan dari ucapan, perbuatan, dan materi 
yang dibuat manusia. Ucapan, perbuatan, dan materi 
adalah manifestasi dari nilai. Nilai yang terkandung 
dalam suatu ucapan atau suatu perbuatan, perilaku 



36 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

dapat diketahui dengan melakukan penafsiran 
(interpretasi), dan penarikan kesimpulan (inferensi). 
Sebuah nilai adalah sebuah konsepsi, eksplisit 
atau implisit yang khas milik seseorang individu 
atau suatu kelompok tentang yang seharusnya 
diinginkan yang memengaruhi pilihan yang tersedia 
dari bentuk-bentuk, cara-cara, dan tujuan-tujuan 
tindakan (Marzali, 2005:115).

METODE PENELITIAN
Tulisan ini merupakan hasil penelitian dengan 

menggunakan pendekatan  kualitatif deskriptif. 
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi 
pustaka, wawancara, dan observasi. Dalam proses 
wawancara informan dipilih berdasarkan umur, dan 
pengetahuan yang dimiliki. Informan yang berusia 
lanjut dipilih atas dasar pertimbangan bahwa 
mereka memiliki pengalaman dan pengetahuan 
tentang fokus penelitian. Selain itu pula informan 
yang berusia muda dengan pertimbangan untuk 
mengetahui pendapat mereka tentang tradisi 
kasambu pada  masa kekinian. Sando, imam, dan 
budayawan, dipilih dengan pertimbangan bahwa 
mereka mengetahui seluk beluk tentang kasambu.

Adapun yang diobservasi pada saat penelitian 
berlangsung antara lain: prosesi pelaksanaan 
upacara kasambu, pihak-pihak yang terlibat, tempat 
pelaksanaan upacara, benda-benda atau peralatan 
upacara, dan sebagainya.

Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Duruka 
Kabupaten Muna Provinsi Sulawesi Tenggara. 
Dipilihnya lokasi tersebut karena didasarkan atas 
pertimbangan bahwa, umumnya masyarakat di 
wilayah tersebut masih melakukan tradisi kasambu, 
dan mempunyai keunikan tersendiri. Disamping itu, 
akses ke lokasi tersebut mudah dijangkau sehingga 
turut memperlancar prosesi penelitian.

PEMBAHASAN
Sekilas tentang Wilayah Penelitian

Kecamatan Duruka1 merupakan salah 
satu kecamatan dari 33 kecamatan yang ada di 
Kabupaten Muna. Wapunto merupakan ibu kota 
kecamatan, pemekaran dari Kecamatan Katobu. 
Kecamatan Duruka yang berjarak sekira 8 (delapan) 
kilometer dari Pelabuhan Nusantara Raha (ibu 
kota Kabupaten Muna), dapat dijangkau dengan  
menggunakan angkutan umum beroda empat (oto 
maengkuno) atau beroda dua (mentoro pisi). 

Berdasarkan data yang tercatat di dalam 

1 Kata Duruka merupakan istilah bahasa Muna yang 
berarti “hulu tombak” (wawancara dengan La Rimuni, 2014).

Kecamatan Duruka Dalam Angka (2013:1-5), bahwa 
secara administratif Kecamatan Duruka memiliki 
batas-batas wilayah: sebelah Utara berbatasan 
dengan Kecamatan Katobu; sebelah Selatan 
berbatasan dengan Kecamatan Lohia; sebelah 
timur berbatasan dengan Selat Buton; sebelah 
barat berbatasan dengan Kecamatan Kontunaga. 
Wilayah ini terdiri atas 7 (tujuh) desa/kelurahan, 
yaitu: Banggai, Lasunapa, Ghonsume, Wapunto, 
Gonebalano, Lagasa, Palangga. Luas wilayahnya 
sebesar 11,52 km² atau sekitar 0,24% dari luas 
daratan Kabupaten Muna. Desa Banggai adalah desa 
yang terluas wilayahnya sekitar 2,65 km² atau 23% 
dari luas wilayah Kecamatan Duruka. Sedangkan 
wilayah yang terkecil adalah Kelurahan Pallangga 
dan Desa Gonebalano masing-masing seluas 1,00 
km² atau sekitar 8,68% dari luas Kecamatan Duruka.

Penduduknya umumnya adalah penduduk asli 
Suku Muna. Jumlah  penduduk Kecamatan Duruka 
pada awal tahun 2014 sebesar 11.631 jiwa atau sekitar 
4,17% dari jumlah penduduk Kabupaten Muna. Dari 
jumlah penduduk tersebut terdiri atas 5.657 jiwa 
penduduk berjenis kelamin laki-laki, dan 5.974 jiwa 
berjenis kelamin perempuan. Jumlah rumah tangga 
2.571, dengan demikian rata-rata jiwa tiap rumah 
tangga sekitar 4.52 orang. Kepadatan penduduk 
1.010 jiwa/km². Kelurahan Wapunto merupakan 
yang terpadat penduduknya. Hal tersebut dapat 
dilihat dari luas wilayah yang dimiliki seluas 1.56 
km², dihuni sekitar 2.018 jiwa penduduk, kepadatan 
penduduk sekitar 1293,59 jiwa/km² (Kecamatan 
Duruka dalam Angka, 2013:12).

Prosesi  Kasambu
Nama dan Latar Belakang Upacara

Dalam  tradisi masyarakat Muna, jika 
kehamilan pertama bagi seorang perempuan yang 
telah menikah, selalu diadakan upacara kasambu. 
Sebagaimana dalam ungkapan yang berbunyi 
mahengga seghonu ghunteli, artinya, sekalipun 
hanya telur satu biji asalkan kasambu dilaksanakan. 
Kasambu merupakan tradisi yang telah mengakar 
dalam kehidupan masyarakat  Muna. Menurut 
kepercayaan mereka bahwa setiap fase yang berkaitan 
dengan siklus kehidupan setiap individu merupakan 
sesuatu hal yang penting untuk dilakukan ritual 
untuk memperoleh keselamatan dan kebahagiaan. 
Kasambu merupakan upacara peralihan dalam 
siklus kehidupan masyarakat  Muna. Sebagaimana 
yang dikemukakan oleh Arnold Van Gennep (dalam 
Daeng, 2008:145), bahwa dalam setiap masyarakat, 
kehidupan sosial secara berulang dengan interval 



 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |37

tertentu memerlukan regenerasi. Setiap perubahan 
dalam pertumbuhannya, dapat terjadi krisis-krisis 
mental yang berpengaruh terhadap jiwa seseorang. 
Untuk itu diperlukan upacara penunjang siklus 
hidup seseorang. 

Secara etimologi kata kasambu (Bahasa 
Muna) berasal dari kata sambu yang berarti suap, 
mendapat afiks ka yang membentuk kata kerja. 
Dengan demikian, kata kasambu berarti melakukan 
kegiatan menyuapi atau memberi makan. Dalam hal 
ini memberi makan (menyuapi) kepada pasangan 
suami istri pada kehamilan pertama. Pada upacara 
kasambu, sando sebagai pemimpin upacara, 
merupakan orang pertama yang memulai menyuapi 
pasangan yang nesambu. Kemudian dilanjutkan 
oleh  kedua orang tua, nenek, bibi, dan saudara dari 
masing-masing pasangan yang nesambu. 

Upacara kasambu mulai dikenal masyarakat 
Muna sebelum masuknya ajaran Islam di Wilayah 
Muna. Setelah  Islam masuk di wilayah tersebut 
sejak 1527 (pada masa pemerintahan Raja VI 
Sugi Manuru) kasambu tetap dilaksanakan 
oleh masyarakat, namun pelaksanaannya sudah 
dipadukan dengan ajaran Islam. Sebagaimana 
falsafah yang telah dikemukakan oleh Sugi Manuru 
yang berbunyi “nohansuru-hansuruana baja somano 
kono hansuru liwu; nohansuru-hansuruana liwu 
somano kono hansuru ajati” (artinya: biar hancur 
badan asal jangan hancur negeri; biar hancur negeri 
asal jangan hancur adat). Adat tetap berjalan dan 
bahkan menjadi peraturan tertinggi yang harus 
dijunjung. Kemudian pada masa pemerintahan 
La Ode Abdul Rahman (Sangia Latugho) yang 
memerintah tahun 1620-1665, falsafah tersebut 
ditambahkan, nohansu-hansurumo ajati sumono 
konohansuru agama (artinya: biar hancur adat asal 
agama jangan hancur). Dari falsafah tersebut bahwa 
yang menjadi pedoman bagi masyarakat yang paling 
tinggi adalah agama (Supriyanto, dkk, 2009:133). 

Maksud dan Tujuan Upacara
Upacara kasambu termasuk upacara peralihan 

setiap individu dalam lingkaran kehidupannya 
(life cycle rites). Menurut Van Gennep (dalam 
Koentjaraningrat, 2007:74), bahwa ritus dan 
upacara religi secara universal pada azasnya 
berfungsi sebagai aktivitas untuk menimbulkan 
kembali semangat kehidupan sosial antarwarga 
masyarakat. Kehidupan sosial tiap masyarakat 
secara berulang dengan interval waktu tertentu, 
memerlukan “regenerasi” semangat kehidupan 

sosial masyarakat. Menurutnya di saat-saat tertentu 
semangat kehidupan sosial menurun, akibatnya 
akan menimbulkan kelesuan dalam masyarakat. 

Di kebudayaan manapun manusia di dalam 
kehidupannya selalu terdapat saat yang penting. 
Apabila tiba saat meninggalkan satu  tingkat 
dan memasuki tingkat kehidupan lain yang 
berada pada suasana yang berbahaya. Upaya 
untuk menolak bahaya itu manusia menciptakan 
usaha penyelamatan diri dengan mengadakan 
berbagai upacara. Upacara yang dilakukan, baik 
secara individual maupun kolektif adalah untuk 
berkomunikasi dan mengembangkan hubungan 
baik dengan para kekuatan gaib, hantu, setan, roh, 
dan sebagainya. Upacara tersebut dinamakan crisis 
rites atau rites de passage (upacara peralihan). 
Upacara-upacara tersebut berfungsi sebagai sarana 
pengumuman kepada khalayak ramai tentang 
tingkatan kehidupan yang telah dicapai seseorang 
(Koentjaraningrat, 1985:49).

Upacara kasambu pada masyarakat Muna 
dilaksanakan dalam suasana gembira dan keramat. 
Keluarga dari kedua pasangan calon ibu dan ayah, 
termasuk tetangga, ikut berpartisipasi, sekaligus 
memberikan doa keselamatan, memeriahkan 
upacara kasambu untuk mendorong rasa solidaritas 
di antara mereka. Upacara kasambu merupakan 
ritual individu atau keluarga yang bertujuan agar 
pasangan nesambu (orang yang dikasambu) dan 
bayi dalam kandungan dapat hidup bahagia dan 
selalu dalam lindungan Allah swt. Adapun maksud 
pelaksanaan kasambu dengan serangkaian prosesi 
agar bayi dapat lahir dengan selamat, lancar, dan 
kelak akan menjadi anak yang berbakti kepada 
orang tua. Selain itu, juga diharapkan agar ibu calon 
bayi tidak mengalami kesulitan sejak mengandung 
sampai melahirkan dengan selamat.

Waktu dan Tempat Pelaksanaan Upacara
Pada banyak kelompok etnik, dikenal adanya 

waktu atau jangka waktu tertentu yang dilihat dan 
dianggap sebagai suci atau sakral. Tempus sacrum 
atau waktu sakral dikatakan demikian karena 
orang yakin bahwa, dahulu pada waktu semacam 
itu telah terjadi peristiwa atau yang membawa 
keberuntungan atau kebahagiaan yang dinikmati 
oleh seluruh anggota kelompok etnik (Daeng, 
2008:198). Pada pelaksanaan upacara kasambu juga 
terdapat waktu-waktu tertentu yang dianggap baik. 
Namun untuk menentukan waktu atau hari yang 
baik tersebut, biasanya harus dilakukan dengan 



38 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

kesepakatan keluarga yang berhajat dengan petunjuk 
sando dan iman. Salah seorang dari pihak keluarga 
calon bayi menghubungi sando (kabise sandono) 
dan imam untuk meminta petunjuk mengenai hari 
yang dianggap baik untuk melaksanakan kasambu. 
Sekaligus meminta kesediaan kepada kedua orang 
tersebut untuk memimpin pelaksanaan upacara 
kasambu. 

Tempat pelaksanaan upacara  kasambu juga 
ditentukan berdasarkan kesepakatan keluarga dari 
pasangan yang nesambu (orang yang dikasambu). 
Umumnya pasangan yang baru berkeluarga 
dan belum memiliki rumah sendiri, sehingga 
pelaksanaannya dilakukan di rumah keluarga pihak 
perempuan.  Untuk prosesi siraman (dokadiuda) 
diadakan di  luar rumah depan pintu dapur dan 
prosesi kasambu (saling menyuapi) diadakan di 
dalam rumah. Dipilihnya tempat siraman di depan 
pintu dapur rumah dimaksudkan sebagai simbol 
kemakmuran, dapur sebagai sumber makanan. 
Namun dengan perkembangan zaman, pada saat 
kekinian tempat prosesi siraman telah mengalami 
perubahan. Sebagian warga masyarakat Muna yang 
memiliki kamar mandi yang luas, memilih tempat 
tersebut sebagai tempat melaksanakan prosesi 
siraman (dokadiuda). 

Penyelenggara Upacara
Penyelenggara upacara kasambu adalah 

seluruh kerabat dekat dari pasangan yang nesambu, 
baik dari pihak perempuan maupun laki-laki. 
Dalam pelaksanaannya yang bertindak sebagai 
pemimpin upacara (fosambuno) adalah  sando dan 
imam. Sando bertugas memimpin jalannya upacara 
yang berkaitan dengan seluk beluk dan peralatan 
upacara, sedangkan imam, adalah orang yang 
dianggap memiliki pengetahuan yang berkenaan 
dengan doa-doa. Dialah yang memimpin prosesi 
siraman (dokadiuda) yang diawali dengan doa-doa 
untuk keselamatan calon ibu dan bayi yang ada di 
dalam kandungannya. Pasangan calon orang tua 
bayi adalah orang yang melaksanakan upacara 
kasambu. Selain itu, terdapat dua orang pendamping 
(laki-laki dan perempuan) yang disebut dokundedo 
bertugas keramas orang yang nesambu. Peserta 
yang turut hadir pada upacara terdiri atas keluarga, 
kerabat terdekat khususnya kaum perempuan yang 
sudah dewasa, dan umumnya berjenis kelamin 
perempuan. Selain itu,  beberapa orang yang sengaja 
diundang, seperti imam dan beberapa pengurus 
masjid untuk membacakan kitab al-barazanji dan 
doa-doa (zikir).

Persiapan dan Perlengkapan Upacara
Setiap ritual yang akan diselenggarakan 

baik secara individu ataupun kelompok, terdapat 
beberapa ketentuan yang perlu mendapat perhatian. 
Sebelum pelaksanaan upacara kasambu, pihak 
keluarga terlebih dahulu mempersiapkan segala 
sesuatunya yang akan digunakan. Adapun yang 
harus dipersiapkan adalah kebutuhan pokok berupa 
bahan haroa, seperti ketupat (katopa), ayam,  telur, 
dan gula merah. Sedangkan kebutuhan untuk 
siraman (dokadiuda) dipersiapkan lesung (katumbu), 
sarung (bheta), air dua cerek (deferebuanda oe ra 
sere), mayang kelapa   (boru/bale kalapa) kelapa, 
dan daun nangka atau daun kombau. Apabila 
tempat pelaksanaan siraman dilakukan di kamar 
mandi, maka yang harus dipersiapkan adalah dua 
buah kursi sebagai tempat duduk nesambu (orang 
yang dikasambu), dan daun pisang sebagai alas kaki. 
Untuk prosesi kasambu (disuap) perlengkapan yang 
harus dipersiapkan berupa sarung (bheta), bantal, 
kain putih (kai kapute), tikar (ponda), serta parang 
yang akan digunakan pada saat kasungki2 (cungkil). 
Demikian pula untuk perlengkapan pembacaan doa 
dipersiapkan seperangkat alat pedupaan. Sebagai 
persiapan akhir (sehari menjelang pelaksanaan 
upacara), pihak keluarga yang menyelenggarakan 
upacara, mulai memasak berbagai jenis makanan, 
seperti: ketupat, ayam, aneka jenis kue, dan air 
gula. Jenis-jenis makanan tersebut nantinya akan 
ditata dalam baki (haroa) sebelum disuguhkan ke 
nesambu dan peserta upacara yang hadir.

Jalannya Upacara Kasambu
Pada hari yang telah ditentukan, pasangan 

suami istri yang akan dikasambu duduk di atas 
lesung (katumbu) yang telah dipersiapkan dengan 
memakai sarung (bheta) sebatas dada (kabonto) 
tanpa memakai baju. Sarung yang dipakai itu, di 
dalamnya dilapisi kain berwarnah putih (kae kapute) 
sebagai simbol kesucian dan bersih. Hal itu juga 
dimaksudkan agar jabang bayi di dalam kandungan 
dapat lahir dengan selamat tanpa cacat. 

Saat pasangan calon orang tua bayi duduk 
di atas lesung (katumbu), petugas keramas 
(dokundedo) mulai mengerjakan tugasnya masing-
masing dipandu oleh sando. Dokundedo moghanehi 
(pendamping laki-laki) bertugas keramas calon 

2 Prosesi yang dilakukan sebagai tanda bahwa upacara 
kasambu selesai, dimana sando mencungkil dengan 
menggunakan ujung parang pada salah satu sudut bantal yang 
diduduki oleh nesambu. Setelah kasungki, pasangan nesambu 
diperbolehkan berdiri dari tempat duduknya. 



 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |39

ayah si jabang bayi dan dokundedo robhinehi 
(pendamping perempuan) bertugas keramas calon 
ibu. Bahan yang digunakan untuk keramas terbuat 
dari santan kelapa. Setelah pasangan calon orang tua 
bayi tersebut dokadiuda dosuawida (dikeramas dan 
disisir), maka dilanjutkan dengan prosesi siraman 
(dokadiuda). 

Gambar 1. Prosesi siraman (dokadiuda)

Sumber: Dokumentasi keluarga Hikmah.

Dalam  prosesi siraman (dokadiuda) tersebut 
air yang akan diguanakan untuk memandikan atau 
menyiramkan kepada kedua pasangan suami isteri, 
terlebih dahulu diberi bacaan doa oleh imam. Jika 
pembacaan doa tersebut selesai, maka mulailah 
dilakukan siraman oleh imam dibantu sando yang 
bertugas memegang seikat mayang kelapa (bale 
kalapa) dan daun nangka sebagai luncuran air. 
Pada saat akan memulai siraman (dokadiuda) 
posisi pasangan suami isteri yang nesambu harus 
mengahadap ke Barat (kasopa). Setelah itu, mulailah 
air disiramkan melalui seikat bale kalapa dan daun 
nangka, dimulai dari ayah calon bayi lalu ke ibu calon 
bayi. Air siraman yang mengucur ditadah dengan 
tangan kiri oleh pasangan calon orang tua bayi, 
lalu dibuang ke belakang. Perlakukan itu dilakukan 
sebanyak tiga kali sebagai simbol menolak bala, dan 
simbol ajaran Islam, bahwa berwuduh dilakukan 
sebanyak tiga kali. Setelah air siraman satu cerek 
habis, pasangan nesambu mengganti posisi duduk 
dengan menghadap ke Timur (mata gholeo). Setelah 
itu siraman kembali dilanjutkan dengan air yang 
telah disediakan dalam satu cerek. Siraman pertama 
tetap dimulai dari calon ayah lalu kemudian ke calon 
ibu. Pada saat siraman berlangsung, pasangan suami 
isteri menadah  air yang mengucur dengan tangan 

kanan lalu dibasuhkan ke ubun-ubun masing-
masing. Perlakuan itu dilakukan sebanyak tiga kali 
dengan niat mudah-mudahan diberi keselamatan 
oleh Allah. Setelah prosesi siraman (dokadiuda) 
selesai, tahap berikutnya adalah katobesi, yaitu 
kelapa yang telah disiapkan sebelumnya dibelah 
oleh sando, lalu airnya disiramkan kepada pasangan 
yang nesambu. Katobesi dimaksudkan sebagai 
simbol pecahnya ketuban calon ibu yang nesambu. 
Selanjutnya belahan kelapa yang dipegang oleh 
sando dilempar atau dibuang ke tanah. Apabila 
kedua belahan kelapa tersebut atau salah satunya 
ada yang terkelungkup, maka itu pertanda akan 
terjadi musibah bagi keluarga nesambu. Untuk 
mengangkat kedua potongan kelapa tersebut harus 
dilakukan oleh kunde (pendamping nesambu) 
dengan cara digigit. Kunde terbagi dua yaitu, 
kunde moghanehi (pendamping laki-laki) bertugas 
mengangkat dengan cara menggigit potongan 
kelapa bagian atas (fortuno) dan kunde robhinehi  
(pendamping perempuan) bertugas menggigit 
potongan kelapa bagian bawah (korono). Pada saat 
potongan kelapa digigit oleh kunde serentak peserta 
upacara bersuara seperti mengusir hewan. Hal itu 
sudah menjadi tradisi bagi mereka, karena potongan 
kelapa itu disimbolkan sebagai tumbal dari segala 
malapetaka bagi pasangan suami istri itu.

Gambar 2.Petugas Kunde menggigit kelapa pada 
tahap katobesi

Sumber: Dokumentasi keluarga Hikmah.

Setelah prosesi siraman (dokadiuda) yang 
dilakukan di luar rumah, di depan pintu dapur. 
Prosesi selanjutnya akan dilakukan di dalam rumah. 
Sebelum masuk ke dalam rumah, pasangan suami 
istri nesambu mengganti sarungnya (dofosukoanda 
bheta) yang telah basah dengan sarung yang kering. 



40 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

Selanjutnya  dituntun oleh ibu mertua masuk ke 
dalam rumah (dofofonida selolambu). Kemudian 
mengenakan pakaian (dofopakeda), berupa baju 
(laki-laki), kebaya (perempuan) tidak dikancing 
yang dipadu dengan sarung sebatas dada (kabonto). 
Nesambu duduk  di atas bantal beralas kain putih 
(kai kapute) dan tikar (ponda) dihadapan haroanya 
(aneka jenis makanan yang ditata diatas baki (dula)), 
seperti ketupat,(katopa) dua jenis, yaitu katopa titi 
yang menyerupai buah dada perempuan dan katopa 
langole yang menyerupai alat reproduksi laki-laki,  
telur (ghunteli), manisan (air gula merah), ayam 
rebus, cucur (susuru), waje, pisang, serta rujak. 

Prosesi nesambu dimulai pembacaan kitab 
Albarazanji dan dzikir oleh pengurus masjid. 
Kemudian dilanjutkan dengan pembacaan doa yang 
dipimpin oleh imam. Selanjutnya  imam bersalaman 
dengan  nesambu (dopointaramo lima oimamua 
nosambu damo) sebagai pertanda pembacaan doa 
telah selesai. Prosesi selanjutnya adalah menyuap 
pasangan calon orang tua jabang bayi (nosambu 
damo) yang dipimpin oleh sando. Pertama-tama 
yang disuap ialah calon ayah (nesambu moghane) 
dengan katopa titi (ketupat yang menyerupai model 
buah dada perempuan). Kemudian calon ibu bayi 
(nesambu robhine) disuap dengan katopa langole 
(ketupat yang modelnya menyerupai alat reproduksi 
laki-laki). Pada suapan pertama yang digigit hanya 
pada bagian sudut ketupat, lalu dibuang ke arah 
kanan dan kiri masing-masing pasangan nesambu. 
Hal itu dilakukan sebagai simbol membuang 
atau menolak hal-hal yang kurang baik yang 
kemungkinan akan menimpa pasangan nesambu 
beserta bayi yang ada di dalam kandungan. Setelah 
itu, sando melanjutkan menyuap nesambu,  mulai 
dari katopa, lalu telur (ghunteli) yang harus dimakan 
utuh oleh nesambu, aneka jenis kue tradisional. 
Setiap makanan yang akan disuap kepada nesambu 
selalu dicelup ke dalam air gula (neegola). Hal 
tersebut dilakukan dengan maksud agar nesambu 
dan bayi dalam kandungan selamat dan sejahtera. 
Adapun sisa makanan dari nesambu diberikan 
kepada kunde (pendamping) dan pihak  keluarga 
atau anak-anak yang hadir di tempat itu.  

Setiap perlakuan yang ada di dalam hampir 
semua upacara tradisional terdapat simbol-simbol 
yang melambangkan sesuatu yang bermakna bagi 
pendukungnya. Demikian halnya di dalam prosesi 
kasambu, perlakuan-perlakuan sando memiliki 
makna tersendiri bagi pendukungnya. Seperti 
pada saat menyuap nesambu, sando menggunakan 
tangan kanan memegang makanan yang akan 

disuap kepada nesambu, sementara tangan kirinya 
menopang siku tangan kanannya. Hal itu sebagai 
simbol, bahwa siku tidak pernah kaku mudah 
digerakkan bagaikan rezeki yang selalu lancar, dan 
segala malapetaka yang akan menimpa keluarga 
nesambu selalu dapat ditangkis (disiku). 

Keluarga baru mendapat giliran menyuapi 
nesambu setelah sando selesai melaksanakan prosesi 
ritualnya. Diawali dari pihak nenek dari masing-
masing nesambu, kemudian ibu dan mertua, disusul 
dari garis tante, dan saudara, serta kerabat lainnya. 
Pada prosesi nesambu ini identik dengan upacara 
perempuan, karena umumnya pesertanya dari 
kaum perempuan. Setelah prosesi nesambu selesai, 
dilanjutkan dengan acara pemberian hadiah dari 
keluarga. Hadiah berupa uang dan perlengkapan 
melahirkan, seperti sarung dan pakaian bayi. Orang 
pertama yang memberikan hadiah kepada pasangan 
nesambu ialah keluarga dari pihak calon ayah baru 
keluarga dari pihak calon ibu, mulai dari nenek, 
tante, sepupu, dan saudara. Selain hadiah dari pihak 
kelurga, juga dari kerabat.

Pantangan-Pantangan yang Harus Dihindari
Suatu upacara yang bersifat sakral magis 

biasanya memiliki beberapa komponen yang 
bersifat pantangan atau pamali. Demikian pula 
pada tradisi upacara kasambu terdapat beberapa 
pantangan yang harus dihindari oleh penyelenggara 
upacara. Seperti yang tercermin pada perlengkapan 
atau bahan upacara serta pada perlakuan pada 
pelaksanaan upacara. Adapun pantangan dengan 
perlengkapan upacara, yakni air yang akan dipakai 
siraman (dokadiuda), tidak boleh langsung 
digunakan jika tidak terlebih dahulu dibacakan doa 
oleh imam. Hal itu dimaksudkan agar air siraman 
dapat membawa berkah. Begitupun ketika bayi 
dilahirkan dapat keluar dengan lancar bagaikan 
air yang mengalir.  Juga yang menjadi perhatian 
bagi penyelenggara upacara yaitu pada haroa-nya 
(beberapa jenis makanan yang ditata dalam baki 
yang diperuntukkan pasangan nesambu, seperti 
ketupat, telur, air gula ayam, dan kue-kue tradisional) 
pantang dimakan oleh orang lain sebelum nesambu 
selesai disuap. Pelanggaran terhadap hal tersebut 
dapat menyebabkan anak lahir dengan cacat. 
Pantangan lainnya, yakni pendamping nesambu 
(kunde) disyaratkan harus dari orang yang masih 
hidup kedua orang tuanya. Bilaman hal tersebut 
dilanggar dapat menyebabkan salah satu dari orang 
tua si calon bayi meninggal, dan bayi akan lahir 
dengan cacat. Begitupun terhadap buah kelapa yang 



 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |41

telah dibelah, juga pantang dimakan di tempat itu, 
dan tidak boleh kena asap ataupun dijemur. Karena 
itu pelanggaran terhadap pantangan tersebut dapat 
menyebabkan anak yang masih dalam kandungan 
kulitnya akan keriput.

Sementara itu, pantangan-pantangan 
yang terkait dengan prosesi upacara juga 
dapat dikemukakan, seperti nesambu pantang 
mengenakan pakaian yang dikancing. Pantangan ini 
perlu dihindari agar anak dapat lahir dengan lancar 
tanpa ada hal-hal yang menghalangi. Pantangan 
lainnya, yakni nesambu pantang menggaruk badan 
pada saat prosesi siraman (dikadiuda). Pelanggaran 
pada pantangan tersebut akan menyebabkan 
anak terkena penyakit gatal-gatal. Demikian pula 
sarung yang telah dipakai siraman, pantang diperas 
airnya. Sebab bilaman hal tersebut dilakukan dapat  
menyebabkan jabang bayi dalam kandungan akan 
terlilit tali pusar sehingga sulit dilahirkan. Pantangan 
lainnya, yakni saat prosesi kasambu selesai, nesambu 
tidak dibolehkan berdiri sebelum ke empat sudut 
bantal yang telah  diduduki disungki (cungkil) 
dengan parang oleh sando atau imam sebagai orang 
yang memimpin jalannya upacara (fosambuno). Ini 
dimaksudkan agar jabang bayi di dalam kandungan 
dapat lahir dengan lancar dan selamat.

Fungsi Tradisi Kasambu pada Masnyarakat Muna
Pemakaian kata fungsi dalam ilmu antropologi, 

diartikan untuk menerangkan hubungan yang terjadi 
antara satu hal dengan hal-hal lain dalam suatu 
sistem yang terintegrasi. Sebagai contoh, perubahan 
suatu organisme akan menyebabkan perubahan 
pada beberapa bagian organisme lain, dan bahkan 
dapat pula menyebabkan perubahan pada seluruh 
bagian organisme tersebut (Spiro dalam Poerwanto, 
2008:143). Selain itu, Spiro (dalam Koentjaraningrat, 
2009:173) mengemukakan cara  pemakaian kata 
fungsi itu sebagai hubungan antara suatu hal dengan 
suatu tujuan tertentu (misalnya, mobil mempunyai 
fungsi sebagai alat angkut manusia atau barang), dan 
menerangkan kaitan antara satu hal dengan hal lain 
(misalnya, kalau nilai dari satu hak x itu berubah, 
maka nilai dari satu hal lain yang ditentukan oleh x 
tadi juga berubah).

Salah satu fungsi dari ritual religi atau agama 
pada umumnya ialah untuk mengintensifkan 
solidaritas masyarakat, Robertson Smith (dalam 
Koentjaraningrat, 2007:67). Ritus dan ritual adat 
sebagai kegiatan sosial, biasanya melibatkan para 
warga masyarakat dalam usaha bersama untuk 

mencapai tujuan keselamatan bersama. Kerjasama 
antar warga masyarakat itu sesuai dengan kodrat 
manusia sebagai mahluk sosial. Adapun ritus dan 
ritual adat ini merupakan bagian yang integral dari 
kebudayaan masyarakat pendukungnya, karena 
memiliki fungsi yang dapat dirasakan untuk 
memenuhi suatu kebutuhan baik secara individual 
maupun kelompok. Dalam penyelenggaraannya, 
ritus dan ritual adat dapat mengikat rasa solidaritas 
para warga masyarakat. Mereka merasa memiliki 
kepentingan bersama, dan merasa berasal dari 
leluhur yang sama, sehingga rasa solidaritas semakin 
erat.

Fungsi Sosial
Mauss (dalam Koentjaraningrat, 2007:102-

105) menggambarkan hasil penelitiannya yang 
berkaitan dengan kehidupan masyarakat Eskimo, 
mengatakan bahwa solidaritas sosial dari suatu 
masyarakat itu dapat mengendor dan menjadi 
intensif lagi menurut musim, sehingga perlu 
ada usaha-usaha khusus untuk berulang-ulang 
mengintensifkan kembali solidaritas sosial itu. 
Sentimen agama merupakan salah satu kekuatan 
penting untuk mengintensifkan kembali solidaritas 
sosial dalam masyarakat.

Terkait dengan pendapat tersebut di atas, di 
dalam tradisi kasambu tampak adanya solidaritas 
di antara para pendukung upacara kasambu. 
Mereka saling  bantu-membantu (tulumie khabhu) 
baik dalam bentuk materi maupun berupa tenaga. 
Senada dengan hasil penelitian Geertz (2013:81) 
pada masyarakat di Mujokuto bahwa, pada 
upacara slametan sebuah hubungan timbal balik 
terlepihara. Setiap orang yang menyumbangkan 
tenaga pada slametan si perempuan hamil beserta 
suaminya berhak meminta bantuan tenaga sekitar 
sehari untuk maksud yang sama dikemudian hari. 
Kewajiban semacam itu, tidak peduli betapapun 
rumitnya selalu saja diingat orang. 

Selain itu juga terdapat pertukaran timbal 
balik (resiprositas) antara sesama pendukung 
kasambu. Menurut Dalton (dalam Sairin, 2002:42) 
bahwa resiprositas merupakan pola pertukaran 
sosial-ekonomi, di mana individu memberikan 
dan menerima barang atau jasa karena kewajiban 
sosial. Terdapat kewajiban orang untuk memberi, 
menerima, dan mengembalikan kembali pemberian 
dalam bentuk yang sama atau berbeda.

Sudah menjadi tradisi di kalangan mereka, 
bahwa setiap ada yang mengadakan hajatan, mereka 
saling membantu berupa tenaga maupun materi 



42 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

(uang). Semua sumbangan yang diterima dicatat 
(deburie). Ketika suatu waktu si pemberi sumbangan 
juga mengadakan acara yang sama, maka orang 
yang telah disumbang harus membalas (pobolosi), 
minimal jumlahnya sama dengan sumbangan 
yang pernah diterimanya. Polanyi (dalam Sairin, 
2002:44) mengungkapkan bahwa, resiprokal 
(rasa timbal balik) sangat besar difasilitasi oleh 
bentuk simetri institusional. Dengan demikian 
tanpa adanya hubungan simetri antarkelompok 
atau antarindividu, maka resiprositas tidak akan 
berlangsung.

Fungsi Spiritual
Masyarakat suku bangsa Muna termasuk salah 

masyarakat yang masih cukup kuat mempertahankan 
tradisinya. Unsur-unsur kepercayaan tradisional 
yang dimiliki dipadukan dengan ajaran agama Islam 
yang dianutnya. Agama dan kepercayaan tradisional 
terintegrasi dalam kehidupan masyarakat. Ritual 
keagamaan dilaksanakan sebagai manifestasi dari 
kebudayaan yang mereka miliki. Sehubungan dengan 
hal tersebut. Durkheim (dalam Koentjaraningrat, 
2007:94-95) mengemukakan bahwa walaupun 
manusia sekarang sudah banyak menemukan 
kekuatan yang menguasai hidupnya dalam alam 
sekitarnya, religi dan agama belum terdesak dari 
kehidupan manusia. Suatu religi itu adalah siatu 
sistem berkaitan dari keyakinan-keyakinan dan 
upacara-upacara yang keramat (sacred) artinya yang 
terpisah dan pantang, keyakinan-keyakinan dan 
upacara yang berorientasi kepada suatu komunitas 
moral yang disebut umat.  

Geertz (dalam Sutiyono, 2010:37-38) 
menyebutkan bahwa, agama adalah suatu sistem 
simbol yang berfungsi untuk mengukuhkan suasana 
hati dan motivasi yang kuat dan mendalam pada diri 
manusia dengan menformulasikan konsepsi tentang 
tatanan umum eksistensi dan membungkus konsepsi 
itu dengan aura aktualitas yang bagi perasaan dan 
motivasi tampak realistis. Lebih jauh dikatakan 
bahwa, sistem simbol keagamaan dapat dielaborasi 
melalui berbagai cara. Cara yang umum dipakai 
kebanyakan agama adalah melalui ritual. Melalui 
ritual inilah dunia sebagaimana yang dibayangkan 
(as imagined) dan dunia sebagaimana yang dialami 
(as lived) dipadukan melalui perbuatan-perbuatan 
dalam bentuk simbol.

Fungsi Ekonomi
Sistem ritual keagamaan secara khusus 

mengandung empat aspek yang menjadi perhatian 
bagi para antropologi, yaitu (1) tempat ritual 
dilakukan; (2) saat-saat ritual dilaksanakan; (3) 
benda-benda dan alat ritual; (4) orang-orang yang 
terlibat dalam ritual (Koentjaraningrat, 2009:296). 
Sejalan dengan hal tersebut dalam setiap pelaksanaan 
ritual memerlukan persiapan-persiapan yang 
tentunya membutuhkan modal, baik dalam bentuk 
materi (uang) maupun berupa nonmateri (tenaga).

Pada pelaksanaan kasambu memerlukan 
bahan-bahan haroa (aneka jenis makanan untuk 
nesambu), bahan-bahan tersebut diperoleh dengan 
cara membeli. Selain itu untuk pangadaan makanan 
tersebut membutuhkan proses mengolahnya yang 
tentunya membutuhkan tenaga. 

Fungsi Ekologi
Manusia dan lingkungannya sebagai suatu 

jaringan yang amat kompleks, dan terwujud dalam 
sistem religi. Para ahli antropologi juga menyadari 
bahwa alam sekitar akan memengaruhi kebudayaan, 
sekalipun tidak selalu negatif (Rapport dalam 
Poerwanto, 2008:73).

Kebudayaan merupakan fenomena yang 
selalu berubah sesuai dengan alam sekitarnya dan 
keperluan suatu komunitas. Seperti halnya dengan 
makhluk-makhluk hidup lainnya, agar dapat 
tetap mempertahankan hidupnya, maka manusia 
harus selalu menjaga hubungan adaptasi dengan 
ekosistemnya. Adaptasi mengacu pada proses 
interaksi antara perubahan yang ditimbulkan oleh 
lingkungan, dan perubahan yang ditimbulkan oleh 
lingkungan dari organisme tersebut (Poerwanto, 
2008:61). 

Hubungan adaptasi dengan lingkungan bagi 
masyarakat pendukung kasambu dapat dilihat 
pada bahan atau perlengkapan upacara kasambu. 
Masyarakat pendukung kasambu memerlukan 
beberapa perlengkapan upacara dari sekitar 
lingkungannya, seperti penggunaan pucuk kelapa 
(bale), daun nangka, dan daun pisang. Ketika 
upacara kasambu selesai, sisa makanan nesambu 
(seperti ketupat) diyakini oleh mereka sebagai 
penyubur tanaman. 

PENUTUP
Kasambu merupakan tradisi masyarakat Muna 

yang ditransmisi dari leluhur mereka ke generasi 
masa kini. Tradisi ini dikenal oleh masyarakat Muna 



 Tradisi Kasambu dan Fungsinya pada Masyarakat Muna Sulawesi Tenggara - Masgaba |43

sebelum masuknya ajaran agama Islam. Setelah 
ajaran agama Islam masuk di wilayah tersebut (tahun 
1527), tradisi ini dilaksanakan dengan perpaduan 
antara kepercayaan leluhur mereka dengan ajaran 
agama Islam yang dianutnya. Sando (kepercayaan 
tradisional) adalah orang yang dianggap mengetahui 
tata cara dan perlengkapan upacara, sedangkan 
imam (ajaran agama Islam) adalah pemimpin doa 
dalam upacara tersebut. Berbeda  pada masa lalu, 
jasa sando dibutuhkan pada awal kehamilan sampai 
pasca melahirkan. Namun pada saat ini, menjelang 
melahirkan umumnya meminta bantuan kepada 
tenaga medis (bidan atau dokter). Upacara ini 
merupakan jenis upacara individu atau keluarga, 
oleh karena itu pesertanya hanya sebatas kalangan 
keluarga saja. Kasambu hanya dilaksanakan pada 
kehamilan pertama seorang perempuan.Tradisi 
ini dilakukan sebagai rasa syukur atas kehamilan 
seorang perempuan dan sebagai upaya untuk 
memohon keselamatan kepada Tuhan agar ibu dan 
anak dapat lahir dengan selamat.

Prosesi kasambu diawali dengan noforatoe, 
yaitu pihak keluarga pasangan nesambu 
mengadakan musyawarah untuk pelaksanaan 
kasambu. Kemudian kabasi sandono dan imam 
(meminta kesediaan dukun dan imam) untuk 
memimpin kasambu. Setelah waktu yang telah 
disepakati bersama antara keluarga nesambu, 
imam, dan sando, maka prosesi kasambu diadakan. 
Prosesi siraman diadakan di luar rumah, di depan 
pintu dapur. Diawali dengan pembacaan doa yang 
dipimpin oleh imam. Ritual selanjutnya dipimpin 
oleh sando, dimulai dengan dekunde (dikeramas), 
lalu dokaiuda (siraman), dikatobesi. Setelah prosesi 
siraman selesai, acara selanjutnya dilakukan di 
dalam rumah nesambu. Prosesi disambu (disuap) 
diawali dengan pembacaan doa oleh imam. 
Kemudian dilanjutkan oleh sando memimpin ritual 
menyuap (disambu) kepada pasangan nesambu. 
Sebelum pasangan nesambu berdiri, sando atau 
imam mencungkil (kasungki) keempat sudut bantal 
yang diduduki oleh nesambu. Upacara ini ditutup 
dengan makan bersama.

Sampai saat ini, tradisi ini masih bertahan 
pada masyarakat Muna karena memiliki beberapa 
fungsi, seperti fungsi  sosial,  spritual, ekonomi, dan 
ekologi.

UCAPAN TERIMA KASIH
Ucapan terima kasih disampaikan kepada 

Kepala Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar, 
rekan-rekan peneliti, dan seluruh informan atas 

segala bantuannya dalam memperoleh data. Ucapan 
yang sama kepada Bapak Prof. Dr. Yamin Sani, 
M.Si. yang telah memberikan bimbingan kepada 
peneliti mulai pembahasan desain penelitian hingga 
penulisan laporan hasil penelitian. Terima kasih pula 
kepada Tim Redaksi Al-Qalam atas diterbitkannya 
artikel ini.

DAFTAR PUSTAKA

Anonim. 2013. Kecamatan Duruka dalam Angka. 
Kabupaten Muna: Badan Pusat Statistik. 

Daeng, Hans J. 2008. Manusia, Kebudayaan 
dan Lingkungan Tinjauan Antropologis. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Geertz, Clifford. 2013. Agama Jawa: Abangan, Santri, 
Priyai dalam Kebudayaan Jawa. (Terjemahan 
Aswab Mahasin dan Bur Rasuanto) Jakarta: 
Komunitas Bambu.

Ihromi (ed). 2006. Pokok-Pokok Antropologi Budaya. 
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Koentjaraningrat. 2007. Sejarah Teori Antropologi I. 
Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia Press.

--------------. 1985. Ritus Peralihan di Indonesia. 
Jakarta: Balai Pustaka. 

--------------. 2009. Pengantar Ilmu Anropologi. 
Jakarta: Rineka Cipta.

--------------. 2010. Sejarah Teori Antropologi II. 
Jakarta:Penerbit Universitas Indonesia Press.

--------------. 2008. Kebudayaan Mentalitas dan 
Pembangunan. Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama.

Marzali, Amri. 2005. Antropologi dan Pembangunan 
Indonesia. Jakarta: Prenada Media.

Mujianto, Yan, Zaim Elmubarok, Sunahrowi. 2010. 
Pengantar Ilmu Budaya. Yogyakarta: Pelangi 
Publising.

Nuraeni, Heny Gustini dan Muhammad Alfan. 
2013. Studi Budaya di Indonesia. Bandung: 
Pustaka Setia.

Poerwanto, Hari. 2008. Kebudayaan dan Lingkungan 
dalam Perspektif Antropologi. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Sairin, Sjafri, dkk. 2002. Pengantar Antropologi 
Ekonomi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Sedyawati, Edi. 2007. Budaya Indonesia: Kajian 
Arkeologi, Seni, dan Sejarah. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada. 

Sutiyono. 2010. Benturan Budaya Islam:Puritan dan 
Sinkretis. Jakarta: Penerbit Buku Kompas.

Supriyanto, dkk. 2009. Sejarah Kebudayaan Islam 



44 | Jurnal “Al-Qalam” Volume 21 Nomor 1 Juni 2015

Sulawesi Tenggara. Kerjasama Kantor 
Wilayah Departemen Agama Provinsi 
Sulawesi Tenggara dengan Universitas 
Muhammadiyah Kendari.


